


Dompter le Désir

Ṭhānissaro Bhikkhu
(Geoffrey DeGraff )

F O R  F R E E  D I S T R I B U T I O N

24



Préface

En avril dernier, les membres du Refuge, un groupe bouddhiste situé près de 
Marseille, m'ont invité à animer une retraite de dix jours sur le thème de l'utilisation 
habile du désir dans la pratique bouddhiste. C'est un sujet qui suscite beaucoup de 
confusion, j'ai donc pensé qu'il serait utile de l'aborder lors de cette retraite. Comme le 
Bouddha a identifié trois types de désir comme étant à l'origine de la souffrance et du 
stress, beaucoup de gens ont conclu hâtivement qu'il condamnait toutes formes de désir. 
Cependant, il a en fait enseigné que les désirs habiles – visant à abandonner les causes de 
la souffrance et à développer des qualités mentales menant à la fin de la souffrance – 
jouent un rôle crucial sur la voie vers le bonheur ultime de nibbāna, ou déliement. En 
fait, le désir de mettre fin à la souffrance joue un rôle si prépondérant dans l'orientation 
de la voie que tous les autres enseignements du Bouddha, y compris ses enseignements 
sur le soi et le monde, sont conçus pour servir ce désir et atteindre son but : un bonheur si 
grand qu'il met fin à tout besoin de désirs, quels qu'ils soient.

Pour cette retraite, je me suis concentré sur les enseignements dans lesquels le 
Bouddha préconise le plus clairement l'adoption de valeurs conformes au désir de mettre 
fin à la souffrance — telles que les quatre déterminations et les six objets de délectation 
— et sur les enseignements dans lesquels il recommande les techniques et les stratégies 
pour atteindre le but de ce désir, telles que le noble octuple sentier et les quatre bases du 
succès.

Les enseignements de la retraite ont été présentées en deux séries : une série en soirée 
sur le rôle du désir habile, et une série en matinée sur les questions pratiques qui se posent 
dans la méditation, et en particulier dans la pratique de la concentration. Chaque après-
midi, il y avait une période de questions-réponses concernant les questions soulevées par 
les enseignements et les expériences de méditation des participants à la retraite.

Le présent ouvrage est basé sur les deux séries d’enseignements ainsi que sur certaines 
des questions et réponses présentées par ordre chronologique. Les enseignements, les 
questions et les réponses ont été éditées et développées  afin de couvrir les principaux 
thèmes de la retraite plus complètement que je n'ai pu le faire sur place.

Les enseignements s'inspirent des souttas, ou discours, du Canon pali, ainsi que des 
écrits et des enseignements des ajaans, ou enseignants, de la tradition thaïe de la forêt, 
dans laquelle j'ai été formé. Pour les personnes qui ne connaissent pas le Canon, j'ai 
ajouté des passages tirés des discours à la fin du livre afin d'étoffer certains des points 
abordés. Ceux-ci sont suivis d'un glossaire des termes pali.

Pour ceux qui ne connaissent pas la tradition thaïe de la forêt, sachez qu'il s'agit d'une 
tradition de méditation fondée à la fin du XIXe et au début du XXe siècle par Ajaan Sao 

35



Kantasīlo et Ajaan Mun Bhūridatto. Les ajaans mentionnés dans les enseignements ont 
tous été formés par Ajaan Mun. Parmi eux, Ajaan Fuang Jotiko et Ajaan Suwat Suvaco 
ont été mes maîtres. Ajaan Fuang, bien qu'il ait passé quelque temps auprès d'Ajaan 
Mun, a été formé principalement par l'un de ses étudiants, Ajaan Lee Dhammadharo.

De nombreuses personnes ont contribué à la préparation de ce livre. Je tiens tout 
particulièrement à remercier les membres de Le Refuge qui ont rendu cette retraite 
possible, mon interprète, Khamaṇo Bhikkhu (Than Lionel), ainsi que Jean-Paul et 
Tadum Bernier et Philippe et Watthani Cortey-Dumont, qui m'ont hébergé pendant 
mon séjour en France. Ici, en Amérique, Addie Onsanit a préparé la transcription des 
enseignements, et les moines du monastère ont aidé à lui donner sa forme définitive. 
Toute erreur dans le livre est bien sûr de ma responsabilité.

Ṭhānissaro Bhikkhu
(Geoffrey DeGraff)

M E T TA  F O R E S T  M O N A S T E R Y
N O V E M B R E  2 0 2 5

Abréviations 

AN Aṅguttara Nikāya
DN Dīgha Nikāya
Iti Itivuttaka
MN Majjhima Nikāya
Mv Mahāvagga
SN Saṁyutta Nikāya
Sn Sutta Nipāta
Ud Udana

46



2 1  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Introduction

Bonsoir et bienvenue à notre retraite. C’est toujours un plaisir d’être ici avec vous. 
J’espère que cette expérience vous sera profitable.

Comme vous l’avez sans doute remarqué, le titre de la retraite est « Le désir ». En 
réalité, ce titre est trompeur. Le désir n’est pas une chose monolithique. Nous avons 
beaucoup de désirs, et au cours de cette retraite, nous en aborderons de nombreux, pas 
seulement un seul.

Vous avez peut-être entendu dire que le Bouddha affirmait que tous les désirs étaient 
mauvais, mais il n’a jamais dit cela. Il a dit que le désir était à la base de toutes nos 
expériences. Selon ses propres mots, « tous les phénomènes sont enracinés dans le désir 
». Comme nous le découvrirons au cours de cette retraite, chaque instant est composé de 
désirs qui fabriquent des expériences, et ce de manière habile ou malhabile. Nous ne 
sommes pas de simples récepteurs passifs d’impressions sensorielles provenant de 
l’extérieur. À chaque instant, nous recherchons quelque chose, poussés par le désir, et 
tout ce qui nous parvient par les sens est filtré par nos désirs. 

Comme nous avons de nombreux désirs différents, et que chaque désir est comme 
une petite flèche pointant dans une certaine direction – vers le haut ou vers le bas, vers la 
droite ou vers la gauche –, nous constatons souvent que nos désirs s’opposent les uns aux 
autres, provoquant un déchirement intérieur. Le Bouddha a cependant découvert que 
nous pouvons rendre nos désirs plus cohérents et qu’il existe même des désirs si habiles 
qu’ils peuvent nous aider à mettre fin à la souffrance. 

La question n’est donc pas de mettre de côté ou d’abolir nos désirs. Il ne s’agit pas 
non plus d’apprendre simplement à vivre en paix avec eux. Il s’agit plutôt de déterminer 
quels désirs sont habiles et lesquels ne le sont pas, et de donner plus d’énergie et de 
pouvoir à nos désirs habiles, afin de les rendre encore plus habiles, tout en refusant de 
nourrir ceux qui sont malhabiles. 

La recommandation du Bouddha pour gérer tous nos désirs éparpillés est de trouver 
le meilleur désir possible, qui est de mettre fin à la souffrance, et de lui donner la priorité. 
Ensuite, nous faisons en sorte que tous nos autres désirs s’y conforment. 

Ce désir global ne nous est pas vraiment étranger. Il sous-tend implicitement tous nos 
autres désirs. Chaque désir vise une forme ou une autre de bonheur. Le problème est que 
chaque désir est influencé par différentes idées sur ce qu’est le bonheur et comment le 
trouver, et certaines de ces idées peuvent être très erronées. 

Nous devons donc apprendre à discipliner nos désirs. 
Cet entraînement doit d’abord se concentrer sur le fait que nos idées du bonheur 

57



promettent souvent des résultats rapides mais éphémères, sans tenir compte du long 
terme. Comme l’a dit le Bouddha, le début de la sagesse consiste à penser au long terme 
et à se poser la question suivante : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, mènera à mon bien-
être et à mon bonheur à long terme ? » Cette question est sage, car elle vous permet de 
réaliser :

• premièrement, que votre bonheur dépend de vos actions ; 
• deuxièmement, que le bonheur à long terme est possible ; et 
• troisièmement, que le bonheur à long terme est préférable au bonheur à court 

terme. 

Cela semble très simple, voire presque trop simple. Un érudit britannique a un jour 
traduit un verset du Dhammapada qui met l’accent sur ce point : « Si vous voyez qu’un 
bonheur à long terme vient du fait de renoncer à un bonheur à court terme, la personne 
sage choisit le long terme plutôt que le court terme. » Ce traducteur a ajouté une note de 
bas de page disant : « Cela ne peut pas être le sens de ce verset. C’est trop simple. » Oui, 
c’est simple, mais la question est : combien d’entre nous vivent réellement selon ce 
principe ? Trop souvent, nous optons pour le court terme et nous nous disons : « Pour le 
long terme les choses se feront d’elles-mêmes. » 

Le but de cette retraite est donc de vous enseigner la sagesse nécessaire pour 
hiérarchiser vos désirs et donner la priorité au long terme. 

L’une des raisons pour lesquelles nous ne pensons pas au long terme est que notre 
société veut que nous nous focalisions sur le court terme. Elle peut ainsi nous vendre 
davantage de ses produits. Combien de publicités avez-vous déjà vues qui promettent « 
le bonheur à long terme » ? L’accent est plutôt mis sur la satisfaction immédiate que 
vous pouvez obtenir dès maintenant en achetant leurs produits. La société humaine 
fonctionne ainsi depuis longtemps, mais l’une des particularités du Bouddha était qu’il 
ne cédait pas à la pression sociale. 

La réaction courante est de penser : « Le bonheur à long terme est impossible, alors 
autant me concentrer sur le court terme. » Mais le Bouddha a décidé de se focaliser 
systématiquement sur le long terme et de voir jusqu’où il pouvait aller. Il était prêt à 
renoncer à tout ce qui pouvait l’empêcher d’atteindre le bonheur à long terme. Il a essayé 
de nombreuses voies différentes jusqu’à ce qu’il trouve celle qui mène au bonheur total 
et met fin à toute souffrance. Et c’est quelque chose dont les êtres humains sont capables. 
Il n’a pas trouvé cette voie parce qu’il était un être divin unique en son genre. Il a 
simplement pris les qualités que nous avons tous en nous à l’état de potentiel et leur a 
consacré toute son énergie : des qualités telles que la résolution, l’ardeur et la vigilance. 
Ce sont ces trois qualités, disait-il, qui lui ont permis d’atteindre l’éveil. 

La voie commence donc par donner la priorité à votre désir de mettre fin à la 

68



souffrance et vous donne des informations sur la manière d’y parvenir. En d’autres 
termes, elle vous donne un ensemble de valeurs – à savoir que la fin de la souffrance est 
possible et qu’elle en vaut vraiment la peine – et vous indique les étapes et les techniques 
nécessaires pour y parvenir. 

Accepter ces valeurs et suivre ces étapes signifie que vous devrez abandonner certaines 
vieilles habitudes qui vous sont chères. Les enseignements du Bouddha ne se limitent 
donc pas à la transmission d’informations. Lorsque les textes décrivent la manière dont il 
enseignait aux autres, ils utilisent quatre verbes : il instruisait, exhortait, stimulait et 
encourageait – une part d’information pour trois parts d’encouragement. Lorsque je 
traduisais les enseignements des maîtres de la forêt, j’ai constaté que la proportion était à 
peu près la même chez eux. Un peu d’information, beaucoup d’encouragements. 

Que signifie donner la priorité à la fin de la souffrance ? Cela signifie que vous devez 
passer en revue vos autres désirs pour voir lesquels sont en accord avec cet objectif et 
lesquels ne le sont pas. Cela peut sembler un peu trop cérébral, mais en réalité, nous nous 
livrons tout le temps à un processus de sélection de ce type. Comme je l’ai dit, le 
Bouddha a vu que chaque instant est enraciné dans le désir. Et comme nos désirs vont 
dans différentes directions, nous jugeons constamment lesquels valent la peine d’être 
poursuivis et lesquels ne le valent pas. Souvent, nous portons un jugement émotionnel, 
inconsciemment. Le Bouddha nous demande simplement de le faire de manière plus 
consciente et d’apporter un peu plus de sagesse et une perspective plus large à nos 
jugements. 

Il recommande un programme d’entraînement en plusieurs étapes pour hiérarchiser 
nos désirs. À chaque étape, vous constaterez que tous les désirs que l’on vous demande de 
cultiver sont nobles et honorables : le désir de développer des qualités telles que le 
discernement, la vérité, la vertu, le renoncement, la bienveillance universelle et le calme. 
Comme l’a dit le Bouddha, la voie est admirable au début, admirable au milieu, 
admirable à la fin. C’est donc une bonne voie à suivre, même si vous n’allez pas jusqu’au 
bout. 

C’est un point que nous soulignerons à plusieurs reprises au cours de la retraite. Vous 
déciderez peut-être que la fin totale de la souffrance est un peu trop lointaine pour vous, 
mais rappelez-vous que chaque pas que vous faites dans cette direction vous mènera à un 
plus grand bonheur et à un plus grand bien-être. Je ne vous demande pas à tous 
d’atteindre l’éveil d’ici la fin de la retraite, mais chaque pas que vous ferez dans la bonne 
direction en vaudra la peine. 

Vous devez également garder à l’esprit que certains désirs peuvent être utiles à un 
certain stade de la voie et constituer des empêchements à un autre. Autrement dit, à 
certains stades vous devez vous concentrer sur le développement de certaines qualités que 
vous devrez ensuite abandonner à un stade ultérieur. Vous devez donc réfléchir de 

79



manière stratégique. En fait, la voie dans son ensemble est stratégique. C’est une voie 
fabriquée qui mène à un but non fabriqué, une voie nourrie par le désir qui mène à un 
but si satisfaisant qu’il met fin à tout besoin de désirs supplémentaires.

Cependant, l’état d’absence de désir ne peut être cloné. Autrement dit, vous ne 
pouvez pas dire : « D’accord, j’accepterai tout tel quel, je n’aurai pas de désir que les 
choses soient différentes, et ce sera la fin de la souffrance. » Cela ne marche pas. Le 
Bouddha ne vous demande pas de prétendre que vous n’avez pas de désirs. Il vous offre 
quelque chose de si satisfaisant que lorsque vous l’atteindrez, vous n’aurez plus besoin de 
désir. Vous avez peut-être entendu certains décrire la voie comme « la voie d’être éveillé 
», dans laquelle vous imitez les qualités d’une personne éveillée telles que vous les 
comprenez. Mais la voie du Bouddha n’est pas une voie d’imitation ou de faux-semblant. 
Elle exige de l’honnêteté et de la sincérité, d’apprendre à vraiment vous connaître pour 
voir à quel point vos désirs sont profonds. En fait, vous serez surpris de découvrir à quel 
point les désirs régissent tout ce qui se passe dans votre esprit. 

La véritable voie consiste donc à admettre que vous avez des désirs et à apprendre à les 
utiliser de manière stratégique. 

Ce que je dis ici peut différer de ce que vous avez entendu, à savoir que nous ne 
pouvons avoir aucun désir sur la voie, que nous devons laisser la voie se dérouler d’elle-
même, et que le désir de vouloir que les choses différentes de ce qu’elles sont est la cause 
de la souffrance. Il est vrai que le Bouddha a dit qu’il existe trois types de désirs qui 
causent la souffrance. Mais lorsque vous voulez apprendre des enseignements du 
Bouddha, vous devez écouter attentivement ses paroles et observer attentivement ses 
actions. Même s’il dit que les trois types de désir causent la souffrance, il dit aussi qu’il 
existe des types de désir qui font partie de la voie. Le désir de développer des qualités 
habiles et le désir d’abandonner les qualités malhabiles, par exemple, font partie de 
l’effort juste. 

Quant à ses actions, le Bouddha n’a pas passé sa vie à simplement accepter les choses. 
S’il s’était contenté d’accepter les choses, il serait resté dans le palais. Il a compris qu’il 
devait changer ses actions et son comportement s’il voulait trouver le vrai bonheur. 
Après avoir trouvé ce bonheur, il ne s’est pas satisfait de s’être changé lui-même. Il a 
également changé le monde. Une fois l’éveil atteint, il ne s’est pas contenté de rester assis 
sous l’arbre de la Bodhi. Il a passé 45 ans à parcourir le nord de l’Inde à pied, à la 
recherche de personnes qui pourraient bénéficier de ses enseignements et à essayer de les 
formuler de manière à ce qu’elles soient disposées à les mettre en pratique.

De plus, il voulait établir une religion qui durerait plusieurs siècles. Prenez, par 
exemple, les règles qu’il a établies pour les moines et les nonnes. Il faut lire l’histoire de 
l’origine de ces règles pour se rendre compte du nombre de problèmes auxquels il a dû 
faire face : des brahmanes qui ne voulaient pas s’essuyer les fesses aux nonnes qui 

81



essayaient de tuer un moine. Il existe des milliers de règles de ce type. Pouvez-vous 
imaginer devoir passer votre temps à gérer ce genre de choses ? Le voilà qui essaie 
d’enseigner le Dhamma afin que les gens puissent atteindre l’éveil, et les nonnes 
prennent des pierres et essaient de détruire la hutte d’un moine. Quant aux moines, 
certains d’entre eux s’exhibaient devant les nonnes. 

Il a dit qu’il allait établir la religion pour qu’elle dure plusieurs siècles. On ne fait pas 
cela sans une forte détermination. Ainsi, tant dans ses paroles que dans ses actions, le 
Bouddha incarne le principe selon lequel certains désirs, même très forts, peuvent être 
habiles, l’important étant d’apprendre à les utiliser de manière stratégique afin d’obtenir 
les meilleurs résultats possibles. 

Cette stratégie consistant à utiliser le désir pour surmonter le désir se retrouve dans 
de nombreuses parties du Canon. Je vais vous donner deux exemples. 

Le premier est l’image de la traite d’une vache. Certaines personnes essaient de traire 
la vache en tordant sa corne. Elles tordent et n’obtiennent pas de lait. Elles tordent plus 
fort, mais n’obtiennent toujours pas de lait. Certaines d’entre elles se disent alors : « 
Arrêtons de tordre la corne. » Elles s’assoient là, abandonnant l’idée d’obtenir du lait, et 
trouvant satisfaction dans le simple fait d’être conscientes de la vache. Certes, être 
conscient de la vache met fin au harcèlement de l’animal, et c’est beaucoup plus facile 
pour vous, mais cela ne vous permettra pas d’obtenir le lait qui se trouve bien dans la 
vache. Vous devez simplement trouver la bonne partie de la vache où tirer. La question 
n’est donc pas de ne faire aucun effort et de n’avoir aucun désir, mais plutôt de 
concentrer vos efforts et vos désirs au bon endroit. 

Le deuxième exemple est tiré d’un passage où le vénérable Sāriputta s’adresse à un 
groupe de moines s’apprêtant à se rendre dans un endroit où le bouddhisme n’a jamais 
été enseigné auparavant. Il leur demande : « Si les sages de cet endroit vous demandent : 
« Qu’enseigne le Bouddha ? », que répondrez-vous ? » Ils répondent : « Nous 
aimerions bien savoir ce que vous vous leur diriez. » Il répond que la première chose 
qu’il dirait serait : « Notre maître enseigne la subjugation du désir et de la passion. » Il 
explique ensuite pourquoi la subjugation du désir et de la passion est une bonne chose. Et 
ce faisant il explique pourquoi quelqu’un aurait envie faire cela. Il montre aux moines 
comment susciter chez leurs auditeurs le désir de suivre l’enseignement. 

Ainsi, même si nous essayons de mettre fin au désir, nous utilisons le désir pour y 
parvenir. Après tout, la voie est quelque chose que vous devez faire, et pour y arriver, vous 
devez vouloir le faire. Ce n’est pas un champignon qui pousse tout seul dans la forêt. 

Une partie importante de cette retraite consistera à maîtriser les techniques de la 
concentration juste, l’un des facteurs importants de la voie, ce qui nécessitera de cultiver 
le désir de vouloir amener l’esprit dans cet état de concentration et de l’y maintenir. 

91



Nous faisons cela en partie pour nous mettre dans le bon état d’esprit pour suivre la voie, 
et en partie pour mettre l’esprit dans la bonne position pour s’observer clairement. Pour 
progresser sur la voie, vous devrez être capable d’observer vos propres actions, de voir ce 
qui fonctionne et ce qui ne fonctionne pas pour mettre un terme aux causes de la 
souffrance. Cela exigera d’être alerte, concentré, doté de sati et d’un fort sentiment de 
bien-être. Le bien-être est nécessaire pour calmer votre faim de plaisirs immédiats. Ce 
sont là les qualités que développe la concentration quand elle est juste. 

L’organisation de la retraite sera la suivante : méditation pendant la majeure partie de 
la journée, enseignements sur le thème du désir habile le soir et enseignements sur la 
méditation le matin. Il y aura une session de questions-réponses l’après-midi. Nous vous 
fournirons des feuilles de papier sur lesquelles vous pourrez écrire vos questions et les 
déposer dans le bol. Je ne peux pas garantir que nous répondrons à toutes les questions – 
lors de la dernière retraite, il y a eu des jours où le bol contenait une énorme pile – mais 
nous essaierons de répondre à toutes les questions pertinentes au thème de la retraite. 

Donc, plutôt que d’encombrer votre esprit avec davantage d’informations ce soir, 
j’aimerais que nous nous asseyions un moment en méditation, focalisés sur la respiration. 
Cela vous mettra dans les meilleures conditions possible pour retirer le plus grand 
bénéfice de cette retraite. 

Méditation guidée

Fermez les yeux et mettez-vous en position. Faites venir à l’esprit des pensées de 
bienveillance. Avoir de la bienveillance, c’est souhaiter trouver un bonheur vrai. C’est 
une qualité que le Bouddha a mis en lien avec le discernement. Il a dit qu’à chaque fois 
que vous éprouvez de la malveillance envers quelqu’un, c’est le signe que vos vues sont 
fausses. Et comme le but de ses enseignements est de trouver le bonheur véritable, la 
bienveillance sous-tend toutes les autres perfections.

Alors, commencez par avoir de la bienveillance pour vous-même. Dites-vous, “ Puissé-
je être véritablement heureux. ” Et réfléchissez à ce que cela veut dire. Le bonheur ne 
vient pas simplement d’un souhait, il vient de nos actions. Donc, lorsque vous exprimez 
de la bienveillance envers vous-même, vous vous dites, “ Puissé-je comprendre les causes 
du bonheur véritable et être capable d’agir en conséquence. ”

Ensuite, dirigez cette pensée vers d’autres personnes. Commencez par celles qui vous 
sont proches : votre famille, vos amis. Puissent-ils eux aussi trouver le bonheur véritable.

Puis, laissez cette pensée se propager vers des cercles de gens de plus en plus larges : 
vers ceux que vous connaissez et que vous aimez bien, vers ceux que vous aimez bien sans 
trop les connaître, vers les personnes envers lesquelles vous êtes plus neutre, et vers les 

101



gens que vous n’aimez pas. Rappelez-vous que même si ces personnes ont causé beaucoup 
de tort, vous pouvez quand même souhaiter qu’ils changent leur comportement ; et ça, 
c’est un vœu que vous pouvez faire pour tout le monde sans être hypocrite.

Laissez ces pensées de bienveillance se propager même vers les gens que vous ne 
connaissez pas. Et pas seulement les gens, les êtres vivants de toutes sortes, dans toutes les 
directions – à l’est, à l’ouest, au nord, au sud, au-dessus, en dessous, vers l’infini. 
Puissions-nous tous trouver le bonheur véritable dans notre cœur.

À présent, portez votre attention sur la respiration. Le mot respiration dans ce 
contexte ne veut pas seulement dire l’air qui entre et qui ressort des poumons. Il désigne 
également le flux d’énergie qui circule dans le corps, et ce à plusieurs niveaux. Au niveau 
le plus évident, il y a le flux d’énergie qui permet à l’air d’entrer et de ressortir des 
poumons. Donc, prenez quelques longues respirations et essayez de voir où vous sentez 
cette énergie respiratoire. Si les longues respirations vous sont plaisantes, continuez sur ce 
rythme. Si ce n’est pas confortable, vous pouvez en changer. Essayez différents types de 
respiration afin de voir ce qui convient le mieux au corps en ce moment : longue ou 
courte, rapide ou lente, profonde ou peu profonde, lourde ou légère.

Si des pensées qui ne sont pas liées à la respiration détournent votre attention, 
abandonnez-les immédiatement et vous vous retrouvez présent à votre respiration. Si 
votre esprit s’égare dix fois, ou même cent fois, ramenez-le dix fois ou cent fois. Ne vous 
laissez pas décourager. Chaque fois que vous revenez, récompensez votre effort en 
prenant une inspiration particulièrement satisfaisante. De cette façon, l’esprit sera plus 
enclin à vouloir revenir à la respiration. Si vous avez des douleurs dans le corps, où 
qu’elles soient, ne vous focalisez pas dessus. Concentrez-vous au contraire là où les 
sensations sont agréables.

Lorsque la respiration devient plaisante, le danger est d’avoir tendance à abandonner 
le souffle pour suivre le plaisir, ce qui vous fait perdre la base de votre concentration. 
C’est pourquoi, afin de contrecarrer cette tendance, dès que la respiration devient 
confortable, la prochaine étape consiste à inspirer et à expirer en étant conscient du corps 
tout entier. Et le premier pas dans cette direction est d’observer les sensations de la 
respiration dans différentes parties du corps, section par section.

Commencez autour du nombril. Localisez cette partie du corps dans votre esprit. 
Observez-la pendant quelque temps en inspirant et en expirant, afin de voir quel type de 
respiration convient le mieux à cet endroit. Si vous ressentez une tension ou une pression 
quelconque, laissez-les se détendre et se dissiper. Respirez de manière à ce qu’aucune 
nouvelle tension ne se forme pendant l’inspiration, et sans vous crisper pendant 
l’expiration.

À présent, fixez votre attention vers la droite, vers le côté droit de l’abdomen, et 
suivez les mêmes étapes à cet endroit. Premièrement, localisez cette partie du corps dans 

111



votre esprit. Deuxièmement, observez-la pendant quelque temps en inspirant et en 
expirant afin de voir quel type de respiration convient le mieux à cet endroit. Et 
troisièmement, si vous ressentez une tension ou une pression quelconque, laissez-les se 
détendre.

Maintenant, déplacez votre attention vers la gauche, vers le côté gauche de 
l’abdomen, et suivez les trois mêmes étapes à cet endroit.

À présent, portez votre attention sur le plexus solaire, juste à la pointe du sternum, et 
procédez de la même façon.

Maintenant, déplacez votre attention vers la droite, vers le flanc droit.
Puis vers la gauche, vers le flanc gauche.
Ensuite, fixez votre attention au milieu de la poitrine. Essayez d’être particulièrement 

sensible à l’énergie respiratoire autour du cœur, et respirez d’une manière qui soit très 
apaisante pour cet endroit.

À présent, déplacez votre attention vers la droite, à l’endroit où la poitrine et l’épaule 
se rencontrent.

Et ensuite, au même endroit sur la gauche.
Maintenant, fixez votre attention au bas de la gorge.
À présent, portez votre attention au milieu de la tête. Inspirez et expirez en imaginant 

que l’énergie respiratoire entre de partout dans la tête : pas seulement par le nez, mais 
aussi par les yeux, les oreilles, par l’arrière de la tête, descendant depuis le sommet du 
crâne, et allant jusqu’au fond du cerveau. Laissez se dissiper toutes les formes de tension 
que vous pouvez ressentir n’importe où dans la tête : autour de la mâchoire, autour du 
front, autour des yeux et dans la nuque. 

Maintenant, fixez votre attention à la base du cou, juste au bas du crâne. Lorsque vous 
inspirez, imaginez que l’énergie respiratoire entre par la nuque, descend le long du cou, 
traverse les épaules, les bras, jusqu’au bout des doigts. Lorsque vous expirez, imaginez que 
l’énergie se propage dans l’air par les pores de la peau depuis toutes ces parties du corps.

À mesure que vous développez votre sensibilité à ces endroits du corps, si vous vous 
apercevez qu’un côté a accumulé plus de tension que l’autre, laissez ce côté se détendre et 
faites en sorte qu’il reste détendu tout au long de l’inspiration, et tout au long de 
l’expiration.

Une fois que les formes de tension les plus évidentes commencent à se dissiper, voyez 
si vous arrivez à détecter des niveaux de tension plus subtils qui étaient jusqu’alors 
dissimulés par ces couches plus grossières. Laissez se détendre même les tensions les plus 
infimes que vous parvenez à déceler.

À présent, tout en maintenant votre attention sur la nuque, inspirez en imaginant 
cette fois-ci que l’énergie pénètre à cet endroit et descend des deux côtés de la colonne 
vertébrale, jusqu’au coccyx. Puis expirez en imaginant que l’énergie se propage dans l’air 

121



depuis la colonne vertébrale toute entière. Et là encore, si vous remarquez que le dos a 
accumulé plus de tension d’un côté que de l’autre, laissez ce côté se détendre. Et essayez 
de devenir de plus en plus sensible aux formes de tensions les plus infimes qui peuvent 
apparaître dans cette partie du corps. Dès que vous parvenez à les détecter, laissez-les se 
détendre.

Maintenant, fixez votre attention sur le coccyx. Lorsque vous inspirez, imaginez que 
l’énergie pénètre à cet endroit et descend à travers les hanches, le long des jambes, 
jusqu’au bout des doigts de pied. Puis expirez en visualisant l’énergie se propageant dans 
l’air depuis ces parties du corps. Et là encore, s’il y a plus de tension d’un côté que de 
l’autre, laissez ce côté se détendre et faites en sorte qu’il reste détendu, tout au long de 
l’inspiration et de l’expiration. Lorsque vous explorez ces parties du corps, essayez de 
détecter des formes de tension toujours plus subtiles et laissez-les se dissoudre.

Vous avez à présent terminé un cycle complet d’examen du corps. Si vous méditez 
tout seul, vous pouvez recommencer ce cycle autant de fois que vous le désirez. Mais pour 
l’instant, choisissez un endroit du corps qui vous semble particulièrement agréable ou 
intéressant. Laissez votre attention s’établir à cet endroit, puis, se propager et remplir 
tout le corps, de façon à être conscient du corps tout entier lorsque vous inspirez, et du 
corps tout entier lorsque vous expirez. 

Le champ de votre attention aura tendance à se rétrécir, particulièrement pendant 
l’expiration, alors répétez-vous à chaque fois que vous inspirez et expirez : “ le corps tout 
entier, le corps tout entier. ” Laissez votre respiration trouver le rythme qui lui convient. 
Il n’y a rien d’autre que vous ayez à faire en ce moment, rien auquel vous devez penser. 
Votre devoir est simplement de maintenir cette attention centrée, mais vaste. Elle a le 
pouvoir de soigner le corps et de soigner l’esprit, et elle procure une bonne fondation 
pour le développement de la vision pénétrante. Mais ne vous préoccupez pas de la vision 
pénétrante pour l’instant, assurez-vous simplement que cette fondation est aussi solide 
que possible. 

(MÉDITATION)

Avant de quitter la méditation, faites à nouveau venir à l’esprit des pensées de 
bienveillance. Pensez à ce sentiment de paix et de bien-être que vous avez ressenti 
pendant la méditation et dédiez-le aux autres. Soit à des personnes en particulier dont 
vous savez qu’elles souffrent en ce moment, soit à tous les êtres vivants dans toutes les 
directions : puissions-nous tous trouver la paix et le bonheur dans notre cœur.

Et à présent, vous pouvez ouvrir les yeux. 

131



2 2  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

Le Problème de la Distraction

Nous pratiquons sati de la respiration. L’une des qualités que nous essayons de 
développer en faisant cela est la concentration. Le mot pali est samādhi. On entend 
parfois des gens s’opposer à la traduction de samādhi par « concentration », car mettre 
l’esprit dans un état de concentration nécessite du désir, et le désir est mauvais. 
Cependant, comme nous le verrons au cours de cette retraite, le désir, le désir habile, est 
nécessaire à la pratique de la voie dans son ensemble. En fait, le Bouddha parle de la 
concentration comme un excellent exemple d’un facteur de la voie basé sur le désir.

Une autre raison invoquée pour s’opposer à la traduction de samādhi par « 
concentration » est que cela semble tendu, trop étroitement focalisé. Il est vrai que les 
images et les comparaisons utilisées par le Bouddha pour décrire samādhi indiquent une 
conscience large et totale du corps : un lac rempli des eaux d’une source fraîche ; des lotus 
saturés d’eau calme de leurs racines à leurs extrémités ; une personne enveloppée dans un 
tissu blanc de la tête aux pieds. Mais l’état mental décrit par samādhi est néanmoins 
beaucoup plus concentré et solidement établi qu’un simple état de calme. 

D’une part, la langue pali possède autre un mot pour désigner le calme, passaddhi. 
C’est l’un des facteurs de l’éveil. Samādhi est également un facteur de l’éveil qui 
s’appuie sur le calme, mais qui est plus unifié. C’est ce qu’indique le mot utilisé dans les 
textes pour définir samādhi, à savoir cittass’ekaggata : unification de l’esprit. 
Littéralement, cela signifie cittassa, du cœur ou de l’esprit ; eka, un ; agga, lieu de 
rassemblement. Tā est un suffixe qui transforme le mot en nom. Au final, cela signifie un 
état dans lequel l’esprit reste concentré sur un seul objet, un seul support ou un seul 
thème. Le thème est unique à la fois dans le sens où c’est la seule chose sur laquelle vous 
vous focalisez et dans le sens où il remplit toute votre conscience. 

Cela ne serait qu’un cas intéressant de sémantique si ces définitions n’avaient pas un 
impact très pratique sur ce que nous essayons de faire ici. Nous essayons de garder l’esprit 
rassemblé autour d’une seule chose, à savoir le souffle. Et comme les textes le décrivent 
comme un lieu de rassemblement ou un vihāra, un lieu de résidence, nous essayons de 
nous y installer et d’y rester. Nous ne laissons pas l’esprit partir dans d’autres 
préoccupations. Nous ne nous contentons pas d’accepter qu’il vagabonde et d’en être 
simplement conscients. S’il s’éloigne de la respiration, nous essayons d’abandonner la 
distraction afin de pouvoir le faire revenir. S’il s’éloigne à nouveau, nous abandonnons 
cette nouvelle distraction et revenons à la respiration, encore et encore, jusqu’à ce qu’il 
s’apaise enfin. Nous travaillons à développer un savoir-faire et nous essayons de faire une 
différence dans l’esprit. Si nous nous contentons de suivre l’esprit dans ses vagabondages, 

141



même si nous le faisons avec sati, cela ne fait pas beaucoup de différence. Mais si nous 
entraînons l’esprit à rester focalisé sur une seule chose de manière continue, nous 
pouvons faire une grande différence. 

L’une de ces différences est que l’esprit gagne en force. C’est comme exercer un 
muscle que vous n’avez jamais exercé auparavant. Au début, le muscle semble faible et 
l’exercice difficile, mais avec une pratique régulière, le muscle devient plus fort, l’exercice 
plus facile, et vous découvrez que vous pouvez faire des choses que vous ne pouviez pas 
faire auparavant.

L’esprit parvient également à voir des choses qu’il ne voyait pas avant. En restant 
focalisé sur la respiration, il perçoit et apprécie des subtilités de la respiration qu’il ne 
détectait pas auparavant. Vous devenez un connaisseur de votre respiration. Cela permet 
à l’esprit de s’apaiser avec un sentiment de satisfaction, de stabilité et de bien-être de plus 
en plus grand dans le moment présent. 

Dans le même temps, en restant focalisé sur la respiration, il voit plus clairement 
comment celle-ci joue un rôle dans la création de sensations de plaisir et de douleur dans 
le moment présent. C’est un aspect important de la vision pénétrante, et un sujet dont 
nous parlerons plus en détail demain matin. 

Enfin, lorsque l’esprit essaie de se rassembler autour de la respiration, il parvient à se 
voir plus clairement. C’est l’une des principales raisons pour lesquelles le Bouddha a 
enseigné sati de la respiration plus que tout autre sujet de méditation. Lorsque vous vous 
focalisez sur la respiration, vous voyez plus clairement les événements qui se produisent 
dans votre esprit, car la respiration est votre ancrage dans le moment présent. Vous ne 
pouvez pas observer une respiration passée ou future. Lorsque vous observez la 
respiration, vous savez que vous êtes dans le présent. Et la respiration est juste à côté de 
l’esprit. En observant l’esprit en relation avec la respiration, vous ne vous contentez pas 
de spéculer sur votre esprit dans le passé ou dans le futur. Vous l’observez en action dans 
le présent. Et vous ne vous contentez pas de l’observer. Vous apprenez également à 
entraîner votre esprit à abandonner les pensées et les désirs malhabiles, et à développer à 
leur place des désirs habiles. C’est quelque chose que vous devez faire depuis le tout 
début de la pratique jusqu’à la fin. 

Ajaan Lee note que lorsque vous êtes alerte à ce que vous faites en essayant de rester 
focalisé sur votre respiration, cette attitude alerte est comme une poulie que vous pouvez 
tirer dans deux directions – vers la respiration et vers l’esprit – pour vous assurer qu’ils 
restent ensemble. Si l’esprit vagabonde, vous devez être attentif à ce fait, afin de pouvoir 
abandonner la distraction. Être alerte est ce qui vous permet de voir le problème. Sati le 
reconnaît comme un problème, car vous vous souvenez que vous n’êtes pas là pour vous 
disperser. Et c’est alors l’ardeur qui tente de résoudre le problème. 

Ici, sati joue également un second rôle. Il vous permet de vous souvenir des stratégies 

151



que vous pouvez utiliser pour ramener l’esprit. Rappelez-vous : le Bouddha a défini sati 
non pas comme une conscience totale ou une conscience nue, mais comme une faculté de 
mémoire, la capacité à garder les choses à l’esprit, même celles qui ont été dites ou faites il 
y a longtemps. Être alerte ne signifie pas être généralement conscient de ce qui se passe 
dans le moment présent. Cela signifie savoir précisément ce que vous faites lorsque vous 
le faites, ainsi que les résultats qui découlent de vos actions.

Alors, que gardez-vous à l’esprit lorsque vous êtes confronté à des distractions ? Les 
instructions du Bouddha sur la manière de vous occuper de l’esprit lorsque vous 
développez sati de la respiration couvrent trois activités : réjouir, concentrer et libérer. 
Ce sont les trois activités sur lesquelles j’aimerais me concentrer ce matin. 

Réjouir et concentrer sont des choses que vous faites de manière proactive pour 
empêcher l’esprit de vagabonder. En vous réjouissant, vous vous rendez heureux d’être 
ici, focalisé sur votre respiration. Le Bouddha utilise un autre terme pour désigner cette 
capacité à se réjouir : « la délectation ». Le mot pali est nandi. C’est un terme que nous 
aborderons plus en détail au cours de la retraite. 

Vous commencez par utiliser ce qu’on appelle des fabrications verbales. Nous 
parlerons plus en détail du mot « fabrication » ce soir. Notez simplement ici que la 
fabrication verbale désigne la façon dont vous vous parlez à vous-même. Vous pouvez 
vous dire à quel point c’est une bonne chose d’être ici, sans aucune autre responsabilité, 
afin de pouvoir vous concentrer sur la découverte de votre propre esprit. Vous avez 
l’occasion de développer un savoir-faire qui aide les gens depuis des milliers d’années, 
depuis l’époque du Bouddha jusqu’à aujourd’hui. Vous pouvez respirer d’une manière 
qui vous procure une sensation de fraîcheur et d’apaisement. De cette façon, vous utilisez 
la respiration pour réjouir l’esprit. Si vous souffrez de maladies ou de douleurs 
chroniques, vous avez l’occasion d’apprendre à utiliser votre respiration et à diffuser 
l’énergie respiratoire dans votre corps pour aider à soulager la douleur et la maladie. 

En d’autres termes, la respiration n’est pas seulement agréable, elle est aussi 
intéressante, car elle vous permet d’en apprendre davantage sur les potentiels que vous 
avez dans le moment présent, tant sur le plan physique que mental. N’oubliez pas que 
lorsque nous parlons de la respiration, il ne s’agit pas seulement de la sensation de l’air 
qui touche le nez. Elle fait partie de l’énergie ou de la propriété du vent dans le corps, qui 
peut être ressentie partout. 

Cela nous amène à l’étape suivante : concentrer l’esprit. En vous concentrant, 
comme nous l’avons noté à propos des images utilisées par le Bouddha pour décrire la 
concentration, vous essayez de développer un état de conscience qui englobe le corps tout 
entier. Une fois que le rythme de la respiration est confortable, vous pouvez laisser cette 
respiration confortable se propager le long des nerfs, dans tout le corps, jusqu’à tous les 
pores de la peau. Pour ce faire, vous devez également élargir le champ de votre conscience 

161



afin d’englober tout le corps d’un seul coup. Lorsque vous êtes capable de maintenir 
cette conscience du corps tout entier, cette respiration et ce plaisir du corps tout entier, 
vous donnez à votre esprit une base solide dans le moment présent. 

Si la conscience de l’esprit était limitée à un seul point, elle pourrait facilement être 
déséquilibrée. Ici, cependant, d’autres choses peuvent apparaître dans le contexte de ce 
cadre de référence plus large, mais tant que vous ne perdez pas le contact avec ce cadre, 
ces choses ne perturbent pas la stabilité de votre concentration. Elles sont comme des 
nuages qui flottent dans le ciel sans le perturber. Cependant, il faut une certaine habileté 
pour développer cette focalisation qui englobe le corps tout entier et la maintenir, car 
lorsque quelque chose de nouveau se présente, l’esprit a tendance à abandonner ce qu’il 
est en train de faire pour se précipiter vers cette nouveauté. 

C’est comme un oiseau qui a un morceau de nourriture dans son bec. Si vous placez 
un miroir devant lui, il voit un autre oiseau avec un morceau de nourriture dans le bec, 
alors il lâche la nourriture qu’il a dans son bec pour courir après le reflet de la nourriture 
dans le miroir. Gardez cette image à l’esprit tout au long de la semaine, d’accord ? Voyez 
combien de fois vous agissez de la même manière.

C’est là que nous devons apprendre à libérer l’esprit. Le mot « libérer » a plusieurs 
niveaux de signification, allant de la libération temporaire de l’esprit des distractions 
jusqu’à sa libération définitive de toutes ses limitations. Mais ce matin, nous allons nous 
concentrer sur le niveau le plus élémentaire : les cinq stratégies du Bouddha pour vous 
libérer des pensées de distraction lorsque vous essayez de faire entrer votre esprit dans un 
état de concentration. 

La première stratégie consiste à remplacer la distraction par un autre sujet plus habile 
sur lequel se focaliser. Cela peut simplement signifier revenir à la respiration, ou faire 
venir à l’esprit un autre sujet lié au Dhamma qui vous rendrait heureux de revenir à la 
respiration. Par exemple, vous pouvez penser au Bouddha, au Dhamma et au Sangha 
d’une manière qui vous inspire à pratiquer plus intensément. Vous pouvez également 
vous remémorer certains de vos actes de générosité et de vertu afin de vous faire prendre 
confiance et vous convaincre que vous êtes capable de pratiquer. 

Si vous voyez que votre esprit est paresseux, vous pouvez penser à la mort. Vous ne 
savez pas quand la mort viendra. Vous savez cependant que vous devrez développer 
certains savoir-faire avant qu’elle ne survienne, et c’est maintenant l’occasion de le faire. 
Se souvenir de la mort ne signifie pas simplement penser « mort, mort, mort ». Au 
contraire, vous essayez de vous rendre plus vigilent : il y a du travail à faire dans votre 
esprit et vous ne savez pas combien de temps vous avez pour le faire, mais vous avez le 
temps maintenant. 

L’image utilisée par le Bouddha pour illustrer cette première stratégie est celle d’un 
charpentier qui utilise un petit clou pour retirer un clou plus gros. Autrement dit, vous 

171



utilisez une pensée pour en éliminer une autre. C’est la première stratégie.
La deuxième stratégie consiste à se concentrer sur les inconvénients de la distraction. 

Si vous aviez ces pensées toute la journée, qu’accompliriez-vous ? Soit ce serait une 
simple perte de temps, soit cela vous amènerait à faire des choses qui sont malhabiles. « 
Habile » signifie inoffensif et menant à la fin de la souffrance. « Malhabile » signifie que 
cela causerait du tort. Vous savez déjà que vous n’avez pas beaucoup de temps dans votre 
vie, alors pourquoi en gaspiller ne serait-ce que quelques minutes ? 

Une technique que j’aime utiliser dans ce genre de cas consiste à me demander : « Si 
c’était un film, est-ce que je paierais pour le voir ? » La plupart du temps, la réponse est 
non. Le jeu des acteurs est horrible. L’intrigue est nulle. Les rôles ne sont pas joués par 
Humphrey Bogart et Ingrid Bergman. Alors pourquoi perdre votre temps ? 

L’image utilisée par le Bouddha ici est celle d’une jeune fille ou d’un jeune homme 
qui se regarde dans le miroir et voit la carcasse d’un serpent ou d’un chien mort autour 
de son cou. Ils essaieraient de s’en débarrasser le plus vite possible. Il en va de même pour 
les pensées malhabiles : lorsque vous voyez les inconvénients de la distraction, vous 
cherchez à vous en débarrasser le plus vite possible. C’est la deuxième stratégie. 

La troisième stratégie consiste à ignorer la pensée. Si elle est là et qu’elle ne disparaît 
pas, vous n’avez pas à y prêter attention. C’est comme si vous étiez dans une grande 
pièce, comme celle-ci. Vous êtes à un bout de la pièce et vous avez du travail à faire. Il y a 
d’autres personnes à l’autre bout, qui bavardent. Si elles ne veulent pas s’arrêter de parler 
ou s’en aller, vous ne leur prêtez tout simplement pas attention. Vous n’avez pas besoin 
de les chasser. 

Une autre image que j’aime utiliser est celle d’un chien errant qui vient mendier de la 
nourriture. Lorsque vous prêtez attention à vos pensées, cela les nourrit. Donc, si vous les 
ignorez, c’est comme si vous ne donniez pas de nourriture au chien errant. Il va gémir 
pendant un moment, mais après avoir vu que vous n’êtes pas intéressé, il s’en ira. 

Cette stratégie vous apprend des leçons importantes, l’une d’entre elles étant que 
lorsque vous prêter attention à vos pensées, vous les nourrissez. C’est une leçon utile sur 
la manière de gérer le kamma passé, c’est-à-dire les pensées qui surgissent spontanément 
dans l’esprit. L’image utilisée par le Bouddha ici est celle d’un homme qui ferme les yeux 
pour ne pas voir quelque chose qu’il ne veut pas voir. C’est la troisième stratégie. 

La quatrième consiste à détendre la fabrication de la pensée. Recherchez la tension 
dans le corps qui est associée à cette pensée. Plus vous êtes sensible aux énergies 
respiratoires dans le corps, plus vous la verrez facilement. Lorsque vous détectez cette 
tension, relâchez-la, et la pensée disparaîtra.

Les gens se plaignent parfois que la concentration est source de tension, mais c’est 
une tension qui a un but. Les pensées aléatoires créent également des tensions, mais elles 
ne servent aucun but. Quand j’étais en Thaïlande, l’un des autres moines se demandait 

182



comment je pouvais être épuisé simplement en faisant du travail de traduction. Il m’a dit 
: « Tu es juste assis là à griffonner avec un stylo. Comment cela peut-il être fatigant ? » 
Je lui ai répondu : « Le simple fait de penser à la traduction rend tout mon corps tendu. 
» 

Il a alors essayé de traduire la biographie d’Ajaan Lee du thaï vers le thaï du nord-est, 
qui ressemble au laotien. Au bout d’une journée, il a dit que toute sa tête le démangeait. 
Voilà le genre de tensions dans le corps qui accompagne la réflexion. 

L’image utilisée par le Bouddha pour illustrer cette stratégie est celle d’un homme 
qui marche et qui finit par se dire : « Pourquoi est-ce que je marche ? C’est plus facile de 
rester debout. » Ou un homme debout qui se demande : « Pourquoi suis-je debout ? 
Pourquoi ne pas m’asseoir ? » Ou un homme assis qui se dit : « Pourquoi suis-je assis ? 
Pourquoi ne pas m’allonger ? » Vous relâchez la tension. 

Enfin, la cinquième stratégie : si les autres stratégies ne fonctionnent pas, vous serrez 
les dents, placez le bout de votre langue contre le palais et vous vous dites : « Je refuse de 
penser à cela. » En Thaïlande, on recommande d’utiliser en même temps un mot de 
méditation répété en rafale : « Bouddho-bouddho-bouddho ». À utiliser en dernier 
recours. C’est comme si vous aviez une boîte à outils avec de nombreux outils de 
précision, mais aussi une massue. Si vos outils de précision ne fonctionnent pas pour un 
certain travail, vous sortez la massue. Cela ne fonctionne que pendant un certain temps, 
mais au moins, cela vous permet de dégager un peu le terrain. L’image du Bouddha ici est 
celle d’un homme fort clouant au sol un homme faible. 

Considérez donc ces cinq stratégies comme cinq outils différents, des outils pour 
libérer votre esprit des distractions. Et il est bon d’avoir une boîte à outils complète. 
Ainsi, lorsque vous êtes assis en méditation et qu’une distraction survient, vous disposez 
d’un large éventail de stratégies parmi lesquelles choisir. 

La maîtrise de ces stratégies vous permet de penser les pensées que vous voulez penser, 
sans avoir à penser celles que vous ne voulez pas penser. Et, avec le temps, vous 
développez des critères de plus en plus élevés pour déterminer quelles pensées qui 
méritent d’être pensées. 

En plus de ces cinq stratégies, le Bouddha enseigne également des stratégies 
particulières pour des empêchements spécifiques à la concentration, tels que la 
somnolence. Nous les aborderons plus en détail après-demain. 

Comme nous l’avons vu, les stratégies du Bouddha pour faire face à ces distractions se 
résument à trois activités visant à amener l’esprit à un état de concentration totale. Deux 
d’entre elles sont proactives – réjouir et concentrer – et la troisième est un remède 
d’urgence, qui consiste à libérer l’esprit. Gardez toujours ces trois activités à l’esprit 
lorsque vous essayez de rendre votre esprit heureux et habile à se rassembler en un seul 
point et à y demeurer.

192



(Méditation)

Dans quelques minutes, nous aurons une période de méditation marchée. Les 
instructions sont simples. Vous restez focalisé sur votre respiration, comme lorsque vous 
êtes assis, mais en ajoutant l’activité supplémentaire de la marche. C’est un bon exercice 
pour transposer votre pratique de la concentration dans la vie quotidienne. 

Trouvez un endroit dans la propriété où vous pouvez marcher sur un chemin d’au 
moins trente pas de long. Gardez les mains jointes devant vous ou derrière vous. Marchez 
à un rythme plutôt normal, légèrement plus lent que la normale, mais suffisamment 
rapide pour pouvoir vous écarter si une voiture arrive. 

Lorsque vous arrivez au bout du chemin, arrêtez-vous un instant. Tournez dans un 
sens ou dans l’autre. Essayez toutefois de toujours tourner dans le même sens. Assurez-
vous d’être présent à votre respiration avant de repartir sur le chemin, prenez la décision 
que vous allez rester au contact de chaque respiration jusqu’à ce que vous arriviez à 
l’autre bout, et ensuite recommencez à marcher.

L’image qu’on trouve dans le Canon est celle d’un homme marchant entre d’un côté 
une reine de beauté qui chante et danse, et de l’autre une foule de gens de tout excités par 
la reine qui chante et danse. L’homme doit marcher entre les deux, avec un bol d’huile 
rempli à ras bord sur la tête. Derrière lui se trouve un homme avec une épée levée. Si le 
premier homme renverse ne serait-ce qu’une goutte d’huile, l’homme derrière lui lui 
coupera la tête. Alors, ne renversez pas d’huile. Revenez à 10h30 avec votre tête bien 
attachée. 

2 2  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

Questions-réponses

Q : Ajaan, on m’a appris à faire le moins de bruit possible lorsque je respire pendant 
la méditation et à éviter tout type de respiration de yoga, comme le prānayama. Pourriez-
vous me donner votre avis à ce sujet ? Est-ce conforme à vos enseignements sur la 
Méthode Deux ? Merci.

R : Lorsque vous respirez avec un groupe comme celui-ci, essayez de respirer 
silencieusement. Sinon, les autres personnes qui essaient d’observer leur propre 
respiration finiront par observer la vôtre. Lorsque vous méditez seul, peu importe le bruit 
que vous faites en respirant.

Avec le prānayama, vous décidez à l’avance comment vous allez respirer. Cela peut 

202



parfois être utile, mais il est plus important d’apprendre à être sensible à ce qui vous fait 
vraiment du bien dans le moment présent et d’adapter votre respiration en conséquence. 

Q : Je trouve que lorsque je médite dehors, dans la nature, les sons m’aident à me 
concentrer plus rapidement que lorsque je médite à l’intérieur. Est-ce un obstacle ?

R : L’idéal, c’est d’apprendre à méditer dans n’importe quelle situation. Si vous 
méditez à l’extérieur et que les sons de la nature vous aident, c’est très bien. Mais essayez 
également de trouver un moyen de calmer votre esprit lorsque vous méditez à l’intérieur, 
sans ces sons. 

Une fois, nous avons eu le problème inverse au monastère : quelqu’un qui avait appris 
à méditer uniquement à l’intérieur lors de retraites de méditation. Après sa première 
journée de méditation à l’extérieur dans notre verger, il s’est plaint que le verger était 
trop bruyant. Il y avait le chant des oiseaux, les insectes qui rampaient dans les feuilles. 
J’ai donc dû lui dire : « Si les sons vous parviennent, laissez-les simplement vous 
traverser. Imaginez que votre esprit est comme une moustiquaire sur une fenêtre. Tout 
comme le vent peut traverser la moustiquaire parce que celle-ci n’essaie pas de l’arrêter, 
de la même manière, laissez les sons vous traverser sans essayer de les retenir. » 

 
Q : Vous avez dit hier que la voie est admirable au début, au milieu et à la fin, mais 

j’essaie plutôt de développer le bonheur. Est-ce que cela rend le pratiquant heureux au 
début, au milieu et à la fin ? Ou seulement à long terme ? 

R : Cela dépendra en grande partie de vous. Vous pouvez vous rendre heureux en 
étant ici. Vous pouvez penser à quel point il est bon d’être sur cette voie. Ou vous pouvez 
vous rendre malheureux. 

Une fois au monastère, nous méditions en groupe à l’extérieur. Une femme avait 
amené une amie. C’était une journée comme aujourd’hui : il faisait beau, les oiseaux 
étaient calmes, il n’y avait pas beaucoup de bruit. À la fin de la séance, l’amie a ouvert les 
yeux et a dit : « Je n’ai jamais autant souffert de ma vie. » C’est donc à vous de trouver 
de la joie dans cette pratique. Et bien sûr, lorsque les résultats commencent à se 
manifester, vous pouvez vous dire à quel point c’est satisfaisant d’obtenir de bons 
résultats. Autrement, si vous vous dites : « Ça fait déjà quinze minutes et je n’ai pas 
encore atteint le premier jhāna », cela va vous sembler long et difficile.

Q : Une question sur la lecture numéro neuf. En général, on ne devrait pas penser aux 
autres qui enfreignent les préceptes ou à leurs autres actions malhabiles, mais si vous 
désirez quelqu’un, c’est-à-dire si vous êtes attiré par lui, pouvez-vous penser à ses actions 
malhabiles comme un moyen de briser le charme ou de développer la dépassion ? 

R : Bien sûr. Tout ce qui peut vous aider à briser le charme est bon à prendre. En 

212



français, existe-t-il l’expression « romance vipassanā » ? La romance vipassanā, c’est 
lorsque vous êtes assis en méditation dans un groupe et que vous voyez quelqu’un 
d’autre dans le groupe qui vous attire beaucoup. Alors, au lieu de suivre votre respiration, 
vous passez votre temps à penser au merveilleux moment que vous pourriez passer 
ensemble. 

Une fois, j’ai lu l’histoire d’une femme qui était très attirée par un jeune homme dans 
un groupe de méditation. Elle a passé la séance de méditation à penser à lui. Eh bien, il 
s’est avéré qu’il pensait à elle. À mi-parcours de la retraite, ils sont partis. C’est là qu’elle 
a découvert qu’il n’était pas du tout comme elle le pensait. Elle est donc revenue à la 
méditation et a vécu un « divorce vipassanā », en imaginant toutes les choses qui ne lui 
plaisaient pas chez lui. Cela peut être un outil utile pour rester sur la voie. 

Q : Est-il habile de se concentrer sur les sensations agréables dans l’esprit ?
R : Si vous constatez que ces sensations vous aident à rester dans le moment présent, 

c’est très bien. Si vous pouvez relier ces sensations à la respiration pour les rendre plus 
longues et plus établies, c’est encore mieux. Le problème est que si vous vous concentrez 
sur les sensations agréables sans les relier à la respiration, il est très facile d’entrer dans un 
état de semi-conscience, appelé concentration illusoire. Vous êtes assis là, vous vous 
sentez très bien, mais vous ne savez pas vraiment où est focalisée votre attention. Parfois, 
vous en sortez et vous vous demandez : « Étais-je éveillé ? Étais-je endormi ? » Cela peut 
se produire en particulier lorsque l’esprit commence à s’apaiser, mais n’est pas encore 
complètement fixé sur son objet de méditation. Pour éviter ce problème, une fois que 
vous ressentez du plaisir, donnez-vous quelque chose à faire. Vous pouvez penser à 
l’énergie respiratoire qui traverse différentes parties du corps. Ou vous pouvez visualiser 
les os de votre corps. D’ailleurs, je vous proposerai une méditation guidée sur les os dans 
quelques jours. 

Q : Question sur la méditation. Je trouve qu’il existe deux niveaux de travail avec la 
douleur : le niveau inférieur consiste à libérer la douleur petit à petit, par exemple en 
respirant profondément. Le niveau supérieur consiste à séparer la douleur des énergies 
respiratoires au même endroit, en prêtant attention à la respiration et en ne laissant pas la 
douleur s’immiscer. Parfois, j’ai l’impression d’être paresseux lorsque je travaille au 
niveau inférieur. Est-ce une bonne façon de penser ? 

R : Les deux approches sont bonnes. La deuxième approche nécessite plus de 
discernement, mais c’est une erreur, lorsque vous méditez, de vous dire : « Je dois 
toujours utiliser la méthode supérieure ». Remarquez quelle méthode fonctionne pour 
votre situation ici et maintenant. Si la méthode « inférieure » fonctionne, c’est très 
bien. Elle vous aide à surmonter beaucoup de douleurs qui seraient autrement difficiles à 

222



supporter. 
Être un méditant, c’est comme être un artisan qualifié. Vous possédez de nombreuses 

savoir-faire différents. Vous n’allez pas toujours utiliser le plus haut niveau de savoir-
faire. Utilisez ce qui fonctionne à ce moment précis, et ne laissez pas votre fierté vous en 
empêcher.

Q : Dans Aṅguttara 10:58, il y a un passage qui dit que tous les phénomènes sont 
régis par la concentration. Pourquoi ?

R : Lorsque l’esprit est concentré, il est à son maximum de focalisation et possède son 
pouvoir le plus élevé. Le pouvoir de la concentration peut changer les choses. Bien sûr, il 
y a certaines choses que la concentration ne peut pas changer, mais vous devez d’abord 
essayer. C’est alors que vous commencez à voir où s’arrête votre capacité à changer les 
choses et où vous devez apprendre à les accepter. 

Q : Mon esprit n’est pas trop encombré, mais il n’est pas assez concentré. 
R : Ce problème vient généralement d’un manque de focalisation. Au lieu d’essayer 

d’être conscient de tout votre corps à la fois, vous pouvez vous dire : « Je vais me 
concentrer sur une seule partie du corps ». Cela donnera plus de focalisation à votre 
concentration. Une fois que vous y parvenez, vous pouvez alors penser à étendre le 
champ de votre conscience au reste du corps. 

Q : Que sont les mondes sans forme ? À quoi correspondent-ils ? 
R : Ils correspondent à des états de concentration sans forme, dans lesquels votre 

perception du corps commence à se dissoudre, puis disparaît progressivement. 
Ce qui se passe, c’est que les énergies respiratoires dans le corps deviennent très, très 

calmes. Vous commencez à réaliser que c’est le mouvement des énergies respiratoires qui 
vous donne la perception de la forme du corps. Sans ce mouvement, la perception de la 
surface du corps commence à disparaître. Votre corps semble être comme un nuage 
composé de petits points d’humidité. Vous vous concentrez sur l’espace entre les points, 
et vous avez l’impression que cet espace n’a pas de limites. C’est ce qu’on appelle la 
dimension de l’infinité de l’espace. 

Au bout d’un certain temps, vous vous demandez : « Mais qu’est-ce qui est conscient 
de cet espace ? » Vous restez alors avec cette conscience. Cela devient la dimension de 
l’infinité de la conscience. Ensuite, cet état d’unité avec la conscience commence à 
disparaître, même si votre concentration est encore très forte. Lorsque le sentiment 
d’unité de votre conscience commence à se dissoudre, c’est la dimension du néant. 

Certaines personnes, lorsqu’elles décèdent, meurent dans ces états et renaissent dans 
ces mondes. Les mondes sans forme peuvent être des endroits très agréables, mais vous 

232



êtes totalement coupé de tout contact avec les autres. Lorsque les maîtres du Bouddha 
sont morts, ils avaient atteint ces états de concentration et sont donc allés dans ces 
mondes. C’est pourquoi il ne pouvait pas leur enseigner. C’était comme s’ils avaient 
éteint leur téléphone portable. C’est donc un endroit agréable, mais ce n’est pas un bon 
endroit si vous voulez entendre le Dhamma. 

Mais pendant que vous méditez ici, si vous constatez que vous pouvez entrer dans ces 
états, ce sont de bons états à atteindre, car sans la respiration vous pouvez facilement 
observer ce qui se passe dans votre esprit. Vous pouvez même utiliser votre discernement 
pour atteindre l’éveil dans ces états. Donc, ne mourez pas quand vous êtes dedans, mais 
vous pouvez les utiliser ici et maintenant. 

 
Q : Le désir d’être en sécurité motive beaucoup de mes comportements, en 

particulier avec les autres. Cela provoque beaucoup de tension dans mon esprit et mon 
corps, que j’ai tendance à ignorer car je suis extrêmement concentré. Cela entrave ma 
pratique de la méditation. Comment puis-je me débarrasser de ma peur d’être blessé ou 
maltraité, et comment puis-je gérer ce malaise qui surgit lorsque j’essaie de rester avec 
mon esprit et mon corps intérieurs ? 

R : Votre problème est que lorsque vous vous focalisez à intérieur, vous pensez que 
vous négligez vos défenses extérieures et vous avez l’impression de devoir constamment 
les maintenir. Ce que vous devez faire, c’est vous dire : « En me focalisant à l’intérieur, je 
vais trouver quelque chose que personne ne peut toucher, que personne ne peut atteindre. 
» C’est là que réside votre véritable sécurité. Vous savez qu’un jour, votre corps mourra. 
Quant à l’opinion que les autres ont de vous ou au pouvoir qu’ils ont sur vous, vous 
n’avez aucun moyen de les contrôler. Mais vous pouvez trouver en vous ce refuge intérieur 
que personne ne peut atteindre. Ainsi, au lieu de vous éloigner de la sécurité, lorsque vous 
méditez, vous vous rapprochez en fait d’un endroit plus sûr. 

Q : Lors de la dernière retraite, vous avez distingué trois types de désir : le désir de 
sensualité, le désir de devenir, le désir de non devenir. Il semble parfois que, par nature, le 
désir insatiable soit malhabile. Le désir de faire du bien aux autres et à soi-même : est-il 
spontané, ou est-ce seulement par l’entraînement que vous pouvez le faire naître ? En 
d’autres termes, avons-nous naturellement une bienveillance spontanée ? Les bons désirs 
surgissent-ils spontanément ? 

R : Bien sûr, les désirs habiles comme ceux-ci peuvent être spontanés, mais vous ne 
pouvez pas compter sur eux, car ils ne surgissent pas spontanément tout le temps. Vous 
devez être capable d’apprendre à les faire naître lorsque vous en avez besoin. Autrement 
dit, il arrive parfois que la bienveillance surgisse spontanément, mais le Bouddha dit qu’il 
faut être capable de la faire naître dans toutes les situations pour être vraiment en sécurité. 

242



C’est tout l’objet de cette retraite : apprendre à cultiver des désirs habiles dans toutes les 
situations, car vous en aurez besoin dans toutes les situations. Les désirs habiles peuvent 
surgir naturellement, mais les désirs malhabiles peuvent également surgir naturellement. 
Notre bienveillance a tendance à être partiale. On nous dit parfois que la bienveillance est 
naturelle chez nous. Mais la bienveillance universelle n’est pas naturelle. C’est pourquoi 
la bienveillance universelle est appelée brahma-vihāra, c’est-à-dire quelque chose qui 
vient naturellement aux brahmās. Ce n’est pas un manussa-vihāra, quelque chose qui 
vient naturellement aux êtres humains. Les brahmās sont des devas de très haut niveau. 

Si vous participez à une retraite de méditation sur les brahma-vihāras, vous pouvez 
passer toute la semaine à penser : « Que tous les êtres soient heureux. Que tous les êtres 
soient heureux. Que tous les êtres soient heureux. » Mais en partant il est possible que 
vous montiez dans votre voiture, que quelqu’un vous fasse une queue de poisson sur la 
route et que vous pensiez : « Que cet être aille en enfer. » Vous devez plutôt vous dire : « 
Que cet être apprenne à conduire habilement. » 

2 2  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Le problème des désirs

Autrefois, lorsqu’un moine donnait un enseignement en Thaïlande, il avait un 
éventail devant son visage afin de ne pas voir les visages des personnes à qui il s’adressait. 
C’était pour ne pas être influencé par leurs expressions. C’est important. J’ai un ami, un 
enseignant de Dhamma, qui était professeur dans une université de Boston. Il m’a 
raconté un jour qu’un autre professeur avait l’habitude de faire les cent pas dans la salle 
pendant ses cours. Son domaine était la psychologie comportementale. 

Ses étudiants étaient des étudiants du Massachusetts Institute of Technology, ils ont 
donc décidé de mener une expérience de psychologie comportementale sur lui. Quand il 
se trouvait dans le coin gauche de la salle, ils étaient attentifs, le regardaient intensément 
et prenaient des notes. Quand il se trouvait dans le coin droit de la salle, ils regardaient 
par la fenêtre. Personne ne prenait de notes. En deux semaines, il ne bougeait plus du 
coin gauche. Et il ne s’était pas rendu compte de ce qui s’était passé. Je ne veux donc pas 
regarder vos visages pendant que je donne cet enseignement. Sinon, quand j’aurai 
certaines choses à dire qui ne vous plairont pas, je m’arrêterai de les dire. Et vous ne les 
entendrez pas. 

Alors fermez les yeux. 

Pour comprendre le rôle du désir dans l’esprit ordinaire et sur la voie, nous devons 

252



comprendre l’analyse du Bouddha sur ce qui se passe dans le moment présent, car c’est là 
que les désirs sont conçus, jugés, puis soit suivis, soit rejetés.

Le moment présent n’est pas une donnée brute. Il est fabriqué à partir de la matière 
première fournie par les actions passées. C’est vous qui le fabriquez, c’est pourquoi votre 
soi dépend tellement de la façon dont vous fabriquez les choses. 

Il existe trois types de fabrication, que j’ai brièvement mentionnés plus tôt dans la 
journée : corporelle, verbale et mentale. 

 La fabrication corporelle est la façon dont vous respirez. 
 La fabrication verbale est la façon dont vous vous parlez à vous-même. En termes 

techniques, on parle de pensée dirigée et d’évaluation. Vous dirigez vos pensées vers un 
sujet particulier, puis vous faites des commentaires à ce sujet, vous posez des questions, 
vous répondez aux questions. C’est l’évaluation.

 Enfin, il y a les fabrications mentales, qui sont les perceptions et les sensations.
Les perceptions sont les étiquettes que vous appliquez aux choses. Il peut y avoir trois 

étapes dans ce type de perception. Nous pouvons les illustrer en pensant à un feu rouge à 
un carrefour. Premièrement, vous remarquez que sa couleur est rouge. C’est un niveau de 
perception : « rouge ». Le deuxième niveau est : que signifie le rouge ? Dans ce cas, cela 
signifie « Stop ». Ensuite, le troisième niveau est la perception quant à savoir s’il est 
important d’y prêter attention ou non. En d’autres termes, est-il important de suivre ce 
que dit le feu rouge ou peut-on l’ignorer ? 

Les perceptions sont donc ce qui donne un sens aux choses. 
Quant aux sensations, cela se réfère aux ressentis des sensations plaisantes, 

déplaisantes, ou ni plaisantes ni déplaisantes.

Ces trois types de fabrication sont les processus par lesquels nous assemblons la 
matière première issue de notre kamma passé et la transformons en une expérience dans 
le moment présent. Ils fonctionnent généralement à un niveau subconscient. L’un des 
objectifs de la méditation est de les faire remonter au niveau conscient afin que nous 
puissions les voir clairement, car c’est au moyen de ces trois types de fabrications que 
nous créons également nos désirs. 

Essayez de vous souvenir de cet enseignement sur les trois fabrications, car il jouera un 
rôle important tout au long de nos discussions pendant le reste de la retraite. 

Notez que l’acte de fabrication a toujours un but, un objectif – généralement le 
bonheur ou le plaisir. C’est l’expression d’un désir d’obtenir des résultats. C’est 
pourquoi le Bouddha a dit que tous les phénomènes sont enracinés dans le désir. Cela 
signifie que le moment présent n’est pas séparé du passé ou du futur. Il est constamment 
en mouvement vers l’avenir, utilisant les résultats du passé. Il est propulsé par vos désirs. 

Nous avons le sentiment inconscient que si nous ne désirons pas quelque chose, tout 

262



s’effondrera. C’est l’une des raisons pour lesquelles nous nous accrochons si fermement 
à nos désirs. C’est aussi l’une des raisons pour lesquelles l’esprit prend plaisir à agir, car 
cela vous donne un sentiment de pouvoir.

Au début du XXe siècle, un psychologue allemand qui étudiait le comportement des 
nourrissons a remarqué que ce qui rendait les bébés le plus heureux était de faire quelque 
chose de façon répétée et d’obtenir les mêmes résultats. Cela leur donne un sentiment de 
pouvoir sur leur environnement. C’est pourquoi ils font les mêmes bruits encore et 
encore. Cela leur donne un sentiment de pouvoir. Cela peut vous rendre fou, mais pour 
eux, c’est une expression de leur libre arbitre. En grandissant, nous cessons de faire des 
bruits répétitifs, sauf lorsque nous chantons ou faisons de la musique, mais nous 
continuons à jouir de ce sentiment d’avoir un certain pouvoir sur notre environnement. 

L’esprit ne se contente donc pas d’enregistrer des faits. Il exerce son pouvoir. L’unité 
de base de notre connaissance est un mouvement vers l’avenir, associé à un jugement sur 
les mouvements ou les désirs que nous devons suivre pour obtenir les meilleurs résultats. 
Cela signifie que nous recherchons des informations sensorielles afin de satisfaire ce 
mouvement vers l’avenir. Nous fonctionnons avec des filtres, n’absorbant les 
informations sensorielles que si nous pensons qu’elles ont le potentiel de satisfaire nos 
désirs. Soit nous pensons que l’information est satisfaisante en soi, soit nous pouvons 
imaginer l’utiliser dans le but d’obtenir un bonheur supplémentaire. 

Cela soulève trois problèmes principaux. 
• Beaucoup de nos désirs sont en conflit les uns avec les autres. 
• Trop de nos désirs nous poussent à agir d’une manière qui finit par nous nuire. 
• Et enfin, nous pouvons porter des jugements de valeur erronés. L’esprit effectue 

constamment ce qu’on appelle une analyse coûts-bénéfices pour juger quels désirs valent 
la peine d’être suivis et lesquels ne le valent pas. Dans la terminologie du Bouddha, cela 
s’appelle comparer l’attrait et les inconvénients de chaque désir. L’attrait est le gain que 
vous associez à la poursuite du désir. Les inconvénients ont trait aux difficultés que vous 
rencontrerez et aux problèmes que causera la poursuite du désir. 

Cela peut sembler un peu trop intellectuel et théorique, mais dans la pratique, cela 
implique beaucoup d’émotions et beaucoup d’ignorance. Très souvent, nous ne savons 
même pas pourquoi nous aimons quelque chose ou nous ne pouvons pas dire non à des 
désirs que nous savons néfastes. C’est parce que l’attrait est fort mais souvent caché. Une 
partie de l’esprit le dissimule activement parce qu’il sait qu’il ne résisterait pas à un 
examen sérieux. En conséquence, nous ne savons pas vraiment ce que nous faisons. 

Un autre problème est que les options que l’esprit se présente à lui-même sont 
souvent de fausses dichotomies. C’est comme en politique : on vous dit : « Vous devez 
choisir entre cette personne et celle-là. Vous n’avez pas d’autre choix. » Aucune des 
deux personnes n’est vraiment désirable, alors on veut que vous disiez : « Eh bien, étant 

272



donné que c’est le seul choix que j’ai, je vais choisir la meilleure des deux. » En 
Amérique, on appelle cela « choisir le moindre des deux maux. »

 Il y a quelques années, il y avait une excellente publicité politique. Un journaliste 
s’approche d’un enfant et lui demande : « Que veux-tu faire quand tu seras grand ? » Et 
l’enfant répond : « Je veux choisir le moindre des deux maux. » C’est très triste, mais 
cela ne concerne pas seulement la politique. Souvent, l’esprit se joue aussi ce tour à lui-
même. Vous vous dites que les seules options possibles sont x et y, alors qu’il existe tout 
un alphabet d’autres options, dont beaucoup sont bien meilleures. Le processus habituel 
de cette analyse coûts-bénéfices aboutit à un jugement de valeur temporaire : oui ou non, 
pour l’instant, dans l’immédiat. Vous laissez ouverte la possibilité de changer d’avis plus 
tard, lorsque d’autres choix et alternatives se présenteront.

Or, l’un des grands problèmes est que l’esprit, lorsqu’il se focalise sur un désir, 
s’engage dans un processus appelé « le devenir ». Il s’agit d’une identité que vous 
endossez dans un monde d’expériences centrées sur un objet désiré. Lorsque vous pensez 
à quelque chose que vous voulez, vous vous demandez alors : « Où puis-je trouver cela ? 
Quelles parties de ce monde sont réellement utiles pour l’obtenir, et lesquelles vont me 
gêner ? » Les parties du monde extérieur qui ne sont pas pertinentes pour cet objet ne 
font pas partie de ce devenir particulier. 

Quant à votre perception de vous-même dans ce devenir, vous entrez dans ce monde. 
Les parties de vous-même qui sont pertinentes pour l’objet désiré, en d’autres termes, 
celles qui jouent un rôle dans ce devenir particulier – soit votre capacité à obtenir l’objet, 
soit votre incapacité à l’obtenir – forment votre identité dans ce monde. Les autres 
aspects de vous-même qui ne sont pas pertinents de cette manière ne jouent aucun rôle 
dans votre perception de vous-même dans ce devenir. 

Ainsi, votre perception du monde et votre perception de vous-même sont toutes deux 
définies par ce qui est pertinent pour ce désir particulier.

Cela se produit à deux échelles : micro, à l’intérieur de l’esprit ; et macro, dans le 
monde extérieur. Au niveau micro, vous pensez à quelque chose que vous voulez, vous 
imaginez un monde dans votre esprit et vous jouez un rôle dans ce monde imaginaire. 
Ensuite, bon nombre de ces devenirs intérieurs commencent à jouer un rôle dans la 
création de devenirs au niveau macro également.

Par exemple, vous êtes assis ici et vous avez envie d’une pizza. Vous pensez : « Quand 
le moine aura fini de parler, je pourrai aller à Moustier. » Puis vous y allez réellement. 
C’est ainsi que le devenir passe de l’intérieur à l’extérieur, du micro au macro. Cela se 
produit également au moment de la mort. Lorsque vous réalisez que vous ne pouvez plus 
rester dans ce monde ou dans ce corps, une vision vous apparaît. Si elle est attrayante, 
vous y entrez. Parfois, lorsque vous êtes désespéré à l’approche de la mort, vous entrerez 
même dans un devenir qui n’est pas attrayant. Dans les deux cas, c’est ainsi que vous 

283



renaîtrez dans un autre monde, en fonction des alternatives qui sont offertes à votre 
esprit, qui sont elles-mêmes basées sur votre kamma passé.

Ce processus de devenir est la façon dont nous abordons toutes les situations. 
Personne n’a besoin de nous l’enseigner, nous continuons simplement à le faire. Nous 
sommes un peu comme des castors. L’approche d’un castor face à chaque problème est la 
suivante : « Construire un barrage, construire une hutte » – un refuge pour eux-mêmes 
dans l’étang créé par le barrage. 

On a même découvert que les petits bébés castors qui ont perdu leurs parents et ont 
ensuite été élevés par des êtres humains, lorsqu’ils retournent dans la nature, 
commencent à construire des barrages et à fabriquer des huttes, même si personne ne leur 
a montré comment faire. C’est leur solution à tous les problèmes. Il en va de même pour 
les êtres humains : notre solution à tous les problèmes est de créer un état de devenir. 
C’est pourtant la raison pour laquelle nous souffrons. 

Ce processus se comprend mieux en observant plus attentivement ces micro-devenirs 
dans l’esprit. Une fois que vous avez une identité dans ce processus de devenir, il peut 
assumer l’un des trois rôles suivants : l’agent, le consommateur et le commentateur.

L’agent est la partie de vous qui dit : « Je peux le faire ».
Le consommateur est la partie qui dit : « Je vais profiter des résultats ».
Et le commentateur est la partie qui fait des commentaires à la fois sur l’agent et le 

consommateur. Autrement dit : l’agent fait-il suffisamment bien son travail ? Le 
consommateur va-t-il vraiment être satisfait ? Le consommateur a-t-il des critères 
suffisamment élevés pour ce qui est considéré comme le bonheur ?

Il y a une conversation constante entre ces trois parties.
Nous sommes attachés à ces rôles intérieurs parce que nous sentons qu’ils sont le seul 

moyen de trouver le bonheur. Ils alimentent le processus d’analyse coûts-bénéfices, car 
nous désirons certaines choses et nous nous sentons compétents pour y parvenir. Le 
commentateur encourage les deux autres ou bien dit : « Arrêtez, ça ne marche pas, vous 
devez changer votre façon de faire. » Du point de vue du Bouddha, c’est là que les choses 
peuvent mal tourner. Vous avez une idée limitée de ce que vous pouvez faire. Vous avez 
une idée limitée des types de bonheur possibles. Et votre commentateur peut être 
vraiment fou.

Beaucoup d’entre nous n’aiment pas leur commentateur intérieur. En anglais, on 
parle de critique intérieur. Beaucoup de gens aimeraient se débarrasser de leur critique 
intérieur, car il ne semble pas très amical. Mais nous en avons besoin. Nous avons besoin 
d’une partie de notre esprit pour évaluer ce que nous faisons. L’un des thèmes de la 
retraite de cette semaine est de savoir comment former votre critique intérieur afin qu’il 
devienne un commentateur utile.

Une partie de cet entraînement consistera à élargir votre perception de ce qui est 

293



possible pour trouver le bonheur. Bon nombre des fabrications que nous faisons dans le 
moment présent donnent des résultats médiocres parce que nous avons une perception 
limitée de ce qui est possible et souhaitable, et que nous avons une perception limitée de 
nous-mêmes. Nous nous disons : « Seulement tant de choses sont possibles dans ce 
monde » ou « Personnellement, je ne suis capable que de tant de choses ».

D’autres fois, nous avons un problème parce que nos nombreux soi intérieurs entrent 
en conflit les uns avec les autres. C’est là que nous développons ce que nous appelons le 
comité intérieur, dont nous avons parlé lors de retraites précédentes. Les nombreux « 
vous » qui se trouvent dans votre esprit ont des opinions différentes sur la manière de 
trouver le bonheur.

Une grande partie de cette conversation intérieure se fait dans l’ignorance. C’est 
comme si nous avions une bureaucratie intérieure. Vous avez le président au dernier 
étage qui pense savoir ce qui se passe, mais il y a des employés dans les étages inférieurs 
qui ont d’autres idées et qui ont appris à contourner le président. L’un des objectifs de la 
méditation est de rendre toutes les différentes couches de votre esprit accessibles à votre 
conscience afin que vous puissiez réellement voir ce qui se passe et agir avec plus 
d’habileté.

Avant d’aborder la manière dont le Bouddha résoudrait ce problème, j’aimerais vous 
parler de la façon dont d’autres philosophies occidentales ont tenté de le résoudre par le 
passé, afin que vous puissiez comprendre ce qui rend la solution du Bouddha si 
particulière. Je voudrais notamment me concentrer sur trois approches principales en 
Occident : deux extrêmes et une série de tentatives visant à trouver un juste milieu entre 
ces deux extrêmes, sur la base de normes objectives.

Ces trois approches ont en commun le fait qu’elles partent d’hypothèses sur la nature 
du monde et votre position dans ce monde. En d’autres termes, elles partent 
d’hypothèses sur le devenir – votre identité dans un monde d’expérience – et à partir de 
ces hypothèses, elles tirent des conclusions sur la manière dont vous devriez gérer vos 
désirs conflictuels. Et nous devons noter d’emblée qu’aucune d’entre elles ne peut vous 
emmener au-delà du devenir. Elles s’accordent toutes à dire que vos désirs trouvent leur 
sens dans les termes du devenir, et vous devez accepter que c’est là leur limite. C’est du 
moins ce qu’elles disent.

1) Le premier extrême découle de l’hédonisme, la croyance selon laquelle le monde ne 
contient aucune norme objective pour juger vos désirs, et que vous devriez donc suivre 
tous les désirs qui vous plaisent. En anglais, on dit « Different strokes for different folks 
» (à chacun ses goûts). Les normes qui déterminent les désirs que vous choisissez de 
réaliser vous appartiennent entièrement, et il est admis que vos désirs sont arbitraires. 
Autrement dit, dans cette théorie, la souffrance vient du fait de ne pas pouvoir faire ce 
que vous voulez. Il n’est pas nécessaire que vos désirs soient en harmonie entre eux. Il est 

303



normal d’être tiraillé dans différentes directions à différents moments, car chaque désir 
vous emmène de toute façon là où vous voulez aller.

L’exemple le plus extrême de cette approche est « Faites ce que vous voulez et ne 
vous souciez pas des conséquences ». C’est la théorie implicite dans de nombreuses 
publicités.

Une version plus pragmatique de cette approche dit : « Vous devez prendre en 
considération les résultats de vos actions, mais c’est vraiment à vous de décider ce que 
vous voulez accomplir, car il n’existe pas de normes objectives quant à ce qui est bien ou 
mal. »

Une autre version de cette attitude provient de ce qu’on appelle le mouvement du 
potentiel humain, selon lequel vous, en tant qu’être humain, avez votre propre ensemble 
de potentiels distincts – politiques, sexuels, intellectuels, matériels – et que vous devriez 
essayer de développer tous les potentiels que vous pouvez. Ils sont tous bons, et les seules 
contraintes à vos désirs d’épanouissement personnel sont le temps et l’énergie. Je connais 
certaines personnes qui ont adopté cette attitude et qui finissent par s’épuiser parce 
qu’elles sont tiraillées dans toutes les directions à la fois par leurs potentiels. 

2) Le deuxième extrême va dans la direction opposée. Il s’agit de l’approche passive et 
défaitiste qui dit : « Les désirs ne font qu’apporter de la souffrance, alors ne désirez rien. 
» En d’autres termes, « Détendez-vous et n’essayez pas d’accomplir quoi que ce soit. » 
Il existe deux versions de cet extrême. 

L’une dit que la nature du monde est telle que vous n’avez aucun libre arbitre et 
aucun choix. Tout est prédéterminé par les conditions passées, vous n’avez donc d’autre 
choix que d’accepter les choses telles qu’elles sont.

L’autre version est que vous avez le choix, mais que toute tentative d’exercer votre 
libre arbitre ne fera qu’ajouter à votre souffrance, car vous êtes par nature incompétent et 
vous ne faites que semer le chaos.

Dans les deux cas, la solution proposée est la même : « N’ayez aucune préférence. Ne 
gaspillez pas vos efforts à essayer de changer les choses. Trouvez simplement la paix en 
acceptant ce qui vient, sans vouloir que les choses soient différentes de ce qu’elles sont. » 
On entend parfois présenter cela comme l’enseignement du Bouddha, mais en réalité, le 
Bouddha s’est attaqué à l’idée selon laquelle vous êtes incapable d’apporter des 
changements habiles. Et comme je l’ai dit, si le Bouddha avait simplement accepté les 
choses telles qu’elles étaient, il serait resté dans le palais.

Ce sont donc là les deux extrêmes principaux : soit il n’y a rien de mal à suivre vos 
désirs, soit vous ne devriez rien désirer du tout.

3) La troisième alternative tente de trouver un juste milieu entre ces deux extrêmes en 
établissant des normes objectives pour donner la priorité à certains désirs plutôt qu’à 
d’autres. Cette approche affirme que la cause principale de la souffrance est le sentiment 

313



de division intérieure, qui provient de désirs qui tirent dans des directions différentes. 
Pour résoudre ce problème de division intérieure, cette approche affirme qu’il faut 
commencer par définir qui vous êtes. Ensuite, à partir de qui vous êtes, vous déterminez 
quels désirs vous devriez avoir et rejetez tous les désirs qui ne sont pas appropriés à qui 
vous êtes vraiment. Autrement dit, vous choisissez un état de devenir qui servira de base à 
votre identité principale et à votre vision principale du monde. Quant aux autres désirs, 
vous jugez s’ils favorisent ou non cet état de devenir. Si c’est le cas, vous pouvez leur dire 
oui. Si ce n’est pas le cas, vous devriez leur dire non.

Les différentes versions de cette troisième alternative proviennent de différentes 
façons de vous définir.

Par exemple, du point de vue romantique, vous faites partie intégrante de l’univers, et 
votre sentiment d’individualité est une illusion. Vous devez être sensible aux pulsions qui 
surgissent en vous, apprendre à reconnaître celles qui proviennent de l’unité de l’univers 
dans son ensemble et les distinguer des désirs provenant d’un faux sentiment de 
séparation. Votre devoir est d’exprimer les plus universels, qu’ils soient conformes ou 
non aux conventions sociales.

Une autre façon de vous définir est de considérer que vous n’êtes que votre corps. 
C’est la vision matérialiste du monde. Vous existez essentiellement pour satisfaire les 
besoins de votre corps et rien de plus, alors suivez les désirs qui favorisent votre survie et 
votre bien-être matériel. Ne vous souciez pas des désirs qui vont au-delà de la mort, car 
rien en vous ne survivra à la mort.

Il y a ensuite la vision théiste, selon laquelle vous êtes une créature de Dieu et devez 
donc plier votre volonté à la sienne.

Dans certaines théories de ce type, on vous enseigne que vous pouvez réellement 
atteindre la paix en ordonnant vos désirs, en fonction des priorités appropriées à ce que 
l’on vous dit que vous êtes. Dans d’autres, vous devez accepter le fait que le conflit est 
inévitable et que vous devez simplement faire de votre mieux.

Comme je l’ai dit, les trois principales approches que nous avons mentionnées 
jusqu’à présent sont définies dans les limites du devenir, qu’il s’agisse de définir qui vous 
êtes ou de définir le monde dans lequel vous devez essayer de trouver le bonheur. Elles ne 
peuvent pas vous emmener au-delà du devenir, et donc elles ne peuvent pas vous 
emmener au-delà de la souffrance. Le Bouddha les appelle « jungles de vues » et « 
contorsions de vues ». Ce sont des vues qui vous maintiennent pris au piège et 
prisonnier.

Maintenant, avec cette gamme d’options à l’esprit, examinons l’approche du 
Bouddha.

En ce qui concerne le premier extrême, le Bouddha dit qu’il existe des normes claires 
et objectives pour déterminer ce qui est habile et ce qui ne l’est pas. Vous devez juger vos 

323



désirs en fonction des résultats qu’ils produisent, et vous n’êtes sage que si vous 
choisissez des désirs qui mènent à un bonheur inoffensif à long terme.

En ce qui concerne le deuxième extrême, comme je l’ai déjà mentionné, le Bouddha 
dit que vous devez accepter, comme hypothèse de travail, le principe selon lequel vous 
avez le pouvoir de changer votre vie et que vous êtes capable de maîtriser les savoir-faire 
nécessaires pour apporter un changement positif, jusqu’à la fin de la souffrance. Au lieu 
de vous dire que vous êtes impuissant, le Bouddha affirme que vous avez le pouvoir de 
changer les choses pour le mieux, et que le désir de changer votre comportement dans 
une direction plus habile doit être encouragé.

En ce qui concerne la troisième option – déterminer quels désirs sont les plus 
appropriés en fonction de ce que vous êtes – le Bouddha adopte l’approche opposée. Au 
lieu de définir qui vous êtes et de décider ensuite ce que vous devriez désirer sur la base de 
cette définition, il commence par vous demander : « Quelle est la meilleure chose que 
l’on puisse désirer ? » À partir de là, vous vous définissez en fonction de ce désir ultime, 
comme quelqu’un qui veut faire tout ce qui est nécessaire pour suivre la voie qui peut 
mener à la réalisation de ce désir. À différentes étapes de la voie, votre définition de vous-
même changera, en fonction des savoir-faire que vous devez développer à chaque étape, 
mais le désir ultime reste constant.

Le Bouddha a découvert qu’il existe une voie qui mène à la fin totale de la souffrance : 
c’est la meilleure chose à désirer. C’est donc la possibilité que vous devez toujours garder 
à l’esprit. Il vous invite ensuite à adopter une certaine vision du monde dans laquelle les 
actions de cette voie sont possibles et fructueuses, si fructueuses qu’elles vous emmènent 
au-delà des limites du monde. La vision du monde qu’il enseigne comme étant la vision 
juste s’articule autour de cette possibilité. Cette voie exige également d’avoir une saine 
perception de soi, capable de la suivre et de tirer profit de cette démarche. 

Mais lorsque vous arrivez enfin au bout de la voie, toutes ces perceptions de soi 
peuvent être mises de côté. Et vous avez dépassé le monde. Comme l’a dit le Bouddha, il 
n’y a plus besoin de devenir quoi que ce soit d’autre, car vous avez trouvé le bonheur 
ultime.

Ici il est bon de se rappeler que la fin de la souffrance n’est pas un espace vide et mort. 
C’est une conscience qui se suffit à elle-même. Elle n’a pas besoin de dépendre d’un 
objet quelconque. Et c’est un bonheur si totalement satisfaisant qu’il n’y a plus besoin 
d’autres désirs. Il n’est pas nécessaire de continuer à fabriquer le moment présent, il n’y a 
plus besoin de devenir, plus besoin d’avoir une identité ou d’habiter un monde. Comme 
l’a dit un jour Ajaan Suwat : « Lorsque vous faites l’expérience du bonheur ultime, vous 
n’êtes plus du tout intéressé à savoir s’il y a un soi qui en fait l’expérience ou non. » 
L’expérience de ce bonheur est parfaitement complète.

Bien sûr, pour ceux d’entre nous qui n’en sont pas encore là, c’est ce que nous 

333



appelons en anglais « une vente difficile », car cela ne ressemble à rien de ce que nous 
avons connu auparavant. Comme nous sommes tellement habitués à construire nos 
barrages et nos huttes, nous ne pouvons pas imaginer un bonheur qui n’implique pas de 
barrages ni de huttes. C’est pourquoi le Bouddha doit nous convaincre que c’est une 
bonne chose. Une partie de l’entraînement qu’il propose consiste à nous donner un 
nouvel éventail de possibilités. Cela implique de s’entraîner à devenir habile dans les trois 
types de fabrication que nous avons mentionnés précédemment, afin de bien les 
connaître. En effet, les choses que vous connaissez le mieux sont celles que vous apprenez 
maîtriser en tant que savoir-faire.

Vous pouvez le constater dans la manière dont le Bouddha enseigne. Il vous apprend 
à vous parler à vous-même : où diriger vos pensées et comment évaluer les choses avec 
habileté. Et dans ses nombreuses comparaisons, il vous enseigne quelles perceptions 
garder à l’esprit. Il vous enseigne même comment respirer pour faire naître des sensations 
habiles de plaisir et d’équanimité dans le corps et l’esprit. Autrement dit, il vous enseigne 
comment utiliser habilement les trois types de fabrication. 

Tout cela se retrouve dans la pratique de la concentration. Vous vous concentrez sur 
votre respiration. C’est une fabrication corporelle. Vous vous parlez à vous-même à 
propos de la respiration : « Est-elle confortable ? Ne l’est-elle pas ? Est-elle trop longue ? 
Trop courte ? Que peut-on faire pour la rendre plus confortable ? Une fois qu’elle est 
confortable, que puis-je faire pour étendre cette sensation de confort à tout le corps ? 
Comment puis-je la rendre plus continue ? » Tout cela relève de la fabrication verbale. 
Et puis il y a les perceptions que vous gardez à l’esprit : comment vous imaginez-vous la 
façon dont la respiration circule dans le corps ? Et comment maintenez-vous ces 
sensations de plaisir ? C’est des fabrication mentales. 

C’est l’une des raisons pour lesquelles nous lisons les souttas dans lesquels le 
Bouddha nous explique comment nous parler à nous-même et quelles perceptions garder 
à l’esprit. C’est afin que nous puissions avoir une vision élargie de nos possibilités, du 
type de moment présent que nous pouvons créer et de la manière dont nous pouvons 
l’orienter vers la fin de la souffrance.

Voilà une vue d’ensemble de l’approche du Bouddha. Nous entrerons plus dans les 
détails demain soir. Les points principaux à retenir de ce soir sont les trois fabrications, 
l’enseignement sur le devenir et les trois types de soi que vous avez dans cet état de 
devenir : l’agent, le consommateur et le commentateur. Gardez cela à l’esprit et vous 
serez bien préparé pour le reste de la retraite.

2 3  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

343



Le problème de la douleur

Le Bouddha a enseigné que l’existence de la douleur est quelque chose que nous 
devons accepter. Il est vrai que nous pouvons éliminer certaines de nos douleurs grâce 
aux médicaments ou en changeant de position, mais il y en aura d’autres que nous ne 
pourrons pas éviter. Et c’est le cas lorsque nous pratiquons la méditation, en particulier 
lorsque nous restons assis immobiles pendant de longues périodes. Vous vous demandez 
peut-être : « Pourquoi devons-nous supporter la douleur ? » En partie pour habituer le 
corps à rester dans cette position, car celle-ci permet de rester assis pendant longtemps. 
Elle procure une sensation d’équilibre à tous les organes du corps.

Lorsque vous n’êtes pas habitué à cette position, le problème initial est que le sang 
dans certains des principaux vaisseaux de vos jambes ou de votre dos est bloqué et poussé 
dans les capillaires. Cela peut être douloureux. Mais si nous restons assis dans cette 
position suffisamment longtemps, les petits capillaires commencent à se dilater. En fait, 
vous redirigez le sang vers le bas du dos et les jambes à mesure que les capillaires 
deviennent des vaisseaux plus larges. Il y aura donc une période de douleur pendant 
laquelle vous habituerez votre corps à cette position. Cependant, avec une pratique 
répétée, ce type de douleur disparaîtra.

 Mais il y a une autre raison pour laquelle nous restons assis malgré la douleur : nous 
devons comprendre comment l’esprit réagit face à la douleur. Lorsque vous aurez 
compris cela, vous apprendrez à ne plus souffrir de la douleur. Vous comprenez alors que 
ce sont vos perceptions et les histoires que vous vous racontez à propos de la douleur – 
vos fabrications verbales et mentales autour de celle-ci – qui vous font souffrir bien plus 
que la douleur physique elle-même. Et ce sont des choses que vous pouvez changer afin 
de ne pas avoir à souffrir même lorsque la douleur physique ne disparaît pas.

Ainsi, même si nous devons accepter la réalité de la douleur, le Bouddha ne nous laisse 
pas sans défense face à elle. Il a dit que lorsque nous ressentons de la douleur, nous devons 
apprendre à ne pas la laisser envahir notre esprit et y rester. Lorsque nous pouvons voir la 
douleur comme une chose, le corps comme une autre chose, et notre conscience comme 
quelque chose de distinct des deux, alors nous pouvons cohabiter avec la douleur sans la 
laisser envahir notre esprit.

La première étape dans cette direction consiste à réaliser que la douleur n’envahit pas 
réellement l’esprit de son propre chef. Nous l’attirons à travers nos perceptions et nos 
fabrications mentales : les images que nous avons de la douleur et les histoires que nous 
nous racontons à son sujet. La clé pour garder notre esprit indemne sera donc de 
percevoir et de penser la douleur d’une nouvelle manière.

Malheureusement, le Bouddha ne nous donne pas d’instructions détaillées sur la 
manière de procéder. Il note cependant que le corps, les sensations, les perceptions, les 

353



constructions mentales et la conscience sont tous des événements distincts. Cela nous 
donne un indice sur la manière de démêler ce qui semble être un enchevêtrement de 
douleurs physiques et mentales. Il nous donne également un aperçu général des étapes à 
suivre pour gérer la douleur dans les quatre étapes de la méditation sur la respiration 
associées aux sensations comme cadre de référence.

Ces étapes sont les suivantes :

• premièrement, inspirer et expirer en étant sensible au ravissement ;
• deuxièmement, inspirer et expirer en étant sensible au plaisir ;
• troisièmement, inspirer et expirer en étant sensible aux fabrications mentales, c’est-

à-dire à l’effet que les sensations et les perceptions ont sur l’esprit ;
• et enfin, quatrièmement, inspirer et expirer en apaisant cet effet.

Ce sont là les quatre étapes principales.
Pour des instructions plus détaillées sur la manière d’utiliser ces étapes pour gérer la 

douleur, nous devons nous tourner vers les enseignements des ajaans de la forêt. Nous y 
découvrons qu’Ajaan Lee se concentre principalement sur les deux premières étapes, à 
savoir être sensible au ravissement et au plaisir, bien qu’il vous initie également aux deux 
étapes restantes, à savoir être sensible à la manière dont les sensations et les perceptions 
affectent l’esprit et apprendre à apaiser cet effet. Ajaan Maha Bua accorde beaucoup 
d’attention directement aux deux dernières étapes.

Ajaan Lee commence par dire que lorsqu’il y a une douleur dans une partie du corps, 
il ne faut pas se focaliser directement dessus. Concentrez-vous plutôt sur les parties du 
corps que vous pouvez rendre confortables par votre façon de respirer, puis faites-en la 
base de votre concentration. Pour l’instant, vous pouvez laisser les douleurs dans l’autre 
partie. L’image qu’il donne est celle d’entrer dans une maison dont le plancher 
comporte des endroits pourris. Ne vous allongez pas sur les parties pourries. Allongez-
vous là où le plancher est en bon état.

Une autre image qu’il donne est celle de manger une mangue. Si la mangue a des 
parties pleines de vers, ne mangez pas ces parties-là. Mangez seulement les parties saines. 
En d’autres termes, si la douleur se situe dans votre côté droit, concentrez-vous sur le 
côté gauche. Si la douleur se situe dans le dos, concentrez-vous sur l’avant. Si vous avez 
mal aux jambes, concentrez-vous sur le torse.

Quant aux sentiment de ravissement que vous générez, Ajaan Lee les assimile à des 
sensations de plénitude dans le corps. Vous pouvez faire une brève expérience à ce sujet. 
Focalisez-vous sur vos mains en ce moment même. Pensez à détendre chaque petit 
muscle de vos mains afin de permettre aux vaisseaux sanguins de s’ouvrir totalement, et 
vous verrez qu’ils se rempliront de sang. Lorsque vous inspirez, ne les contractez pas. Et 
lorsque vous expirez, faites attention à ne pas les serrer. Au bout d’un moment, vous 

363



ressentirez une sensation de plénitude dans vos mains. Laissez cette sensation de 
plénitude s’installer pendant un moment, puis imaginez-la remonter le long de vos bras. 
Vous pouvez également commencer par d’autres parties du corps, comme les petits 
muscles autour des yeux ou au milieu de la poitrine, juste au niveau du sternum. 
Imaginez ces zones totalement détendues lorsque vous inspirez, et totalement détendues 
lorsque vous expirez. En inspirant, en expirant, laissez ces zones développer une sensation 
de plénitude, puis à partir de là, elle peut commencer à s’étendre. 

C’est ainsi que vous devenez sensible aux sensations de ravissement dans le corps. 
Vous vous rendez compte qu’il n’y a peut-être pas de sensations de ravissement lorsque 
vous commencez, mais qu’il y a un potentiel pour qu’elles se développent. Quant aux 
sensations de plaisir, il s’agit de sensations d’aise et de relaxation. Le ravissement est plus 
intense, plus plein. Pour induire des sensations d’aise, imaginez que le processus 
respiratoire est fluide et facile : gardez à l’esprit l’idée que votre corps est comme une 
grande éponge. Lorsque vous inspirez, l’air peut entrer et sortir du corps par tous les 
pores, sans aucune obstruction.

Une fois que ces sensations sont stables, imaginez que cette bonne énergie respiratoire 
passe à travers la partie du corps qui souffre – et il est important de ne pas vous arrêter à 
la douleur. Souvent, nous avons inconsciemment l’impression qu’il y a un mur autour de 
la douleur, vous devez donc pénétrer ce mur. Supposons que vous ayez mal au genou. 
Lorsque les sensations de respiration confortable descendent le long de la jambe, faites-les 
passer par le genou, puis par le pied. Si vous avez l’impression qu’un mur entoure la 
douleur, rappelez-vous que même les murs de pierre sont constitués d’atomes, et que les 
atomes contiennent beaucoup d’espace. Imaginez que le souffle traverse ces espaces.

Lorsque vous utilisez ce type de perceptions, vous commencez en fait à passer aux 
troisième et quatrième étapes, qui consistent à être sensible aux fabrications mentales et à 
en apaiser les effets. Une autre façon de procéder consiste à vous demander si la douleur 
était présente dans cette partie du corps avant la respiration, ou si c’était l’inverse. Si 
vous avez l’impression que la douleur précède l’inspiration, cela vous donnera le 
sentiment que vous devez pousser la respiration à travers elle, ce qui peut créer davantage 
de tension autour de la douleur. Essayez de changer votre perception, en vous disant que 
c’est la respiration qui était là en premier, et voyez si cela facilite les choses. 

Parfois, lorsque vous dissolvez les murs de tension autour de la douleur, celle-ci 
disparaît ou s’atténue dans une certaine mesure. Et parfois non. L’important est que ces 
étapes vous rendent plus confiant face à la douleur. Vous n’avez pas à avoir peur d’elle. 
Vous disposez d’outils pour la combattre.

Quand j’étais étudiant à l’université, tous les étudiants étaient inscrits dans un 
programme informatique qui permettait au département de psychologie de les appeler au 
hasard pour participer à des expériences psychologiques. J’ai été appelé un jour pour une 

373



expérience après que j’ai appris à méditer. L’expérience consistait à mettre la main droite 
dans un seau d’eau glacée et à imaginer que la chaleur de la main gauche réchauffait la 
main droite et que la fraîcheur de la main droite passait dans la main gauche. Je suis donc 
resté assis là pendant cinq minutes. Puis ils m’ont dit : « Bon, tu peux arrêter 
maintenant. Tu sors des paramètres de l’étude. » La plupart des gens n’ont pas pu tenir 
aussi longtemps.

J’ai découvert plus tard qu’ils avaient divisé les participants à l’expérience en trois 
groupes. On a dit à un groupe : « Gardez votre main dans l’eau glacée jusqu’à ce que cela 
devienne douloureux, puis retirez-la. » On a dit au deuxième groupe : « Essayez de 
garder votre main dans l’eau glacée aussi longtemps que possible », mais on ne leur a 
donné aucune technique pour gérer la douleur. Le troisième groupe, dont je faisais partie, 
a reçu cette technique pour l’aider à supporter la douleur. 

Ils ont constaté que le troisième groupe était en général capable de rester dans l’eau 
glacée beaucoup plus longtemps que les deux autres, ce qui montre que si vous avez le 
sentiment de disposer d’outils pour lutter contre la douleur, vous pouvez la supporter 
beaucoup plus efficacement.

Revenons à la méthode d’Ajaan Lee : le fait que vous ayez cet endroit confortable 
dans votre corps que vous avez pu maintenir grâce à votre respiration vous aidera dans 
l’étape suivante, où vous allez vous concentrer directement sur la douleur. Vous savez 
que si la douleur devient trop difficile à supporter, vous pouvez toujours revenir à votre 
endroit confortable. Cela vous permet d’être encore plus courageux face à la douleur. 
Vos perceptions de l’énergie respiratoire vous donnent également un aperçu des étapes 
suivantes, qui consistent à explorer la relation entre la douleur et vos perceptions.

Lorsque vous vous sentez prêt, vous pouvez essayer les étapes d’Ajaan Maha Bua pour 
examiner vos perceptions de la douleur. Autrement dit, c’est là que nous passons 
pleinement aux étapes consistant à être sensible aux fabrications mentales autour de la 
douleur et à calmer ces fabrications. Pour examiner vos perceptions, vous devez vous 
poser des questions étranges. Mais ce n’est qu’en posant des questions étranges que vous 
découvrirez les attitudes étranges que vous avez adoptées à l’égard de la douleur. 

Après tout, votre première expérience de la douleur dans cette vie remonte à avant 
même que vous ne sachiez parler. Quand vous étiez bébé, vous deviez faire face à la 
douleur sans pouvoir vous l’expliquer, et personne d’autre ne pouvait vous l’expliquer. 
Vous avez donc probablement imaginé des images étranges autour de la douleur, et vous 
continuez peut-être à vous rapporter à votre douleur de manière prélinguistique ou avec 
des suppositions prélinguistiques. 

Voici donc quelques-unes des questions que vous pourriez vous poser : « La douleur 
est-elle la même chose que le corps ? » En d’autres termes, si vous avez mal au genou, 
cette douleur vous semble-t-elle être la même chose que le genou ? Si c’est le cas, vous 

384



pouvez vous rappeler que l’expérience du corps est composée des quatre éléments 
suivants : la terre, l’eau, le vent et le feu. La terre représente la solidité, l’eau les sensations 
liquides ou fraîches, le vent la sensation d’énergie et le feu la chaleur. En réalité, la 
douleur n’est rien de tout cela, mais nous avons tendance à l’associer à ces éléments, en 
particulier à la sensation de solidité. Parfois, la douleur semble chaude, mais la douleur et 
la chaleur sont en réalité deux choses distinctes.

Une autre question que vous pourriez vous poser est : « La douleur a-t-elle une forme 
? » La douleur n’a pas vraiment de forme, mais elle peut en avoir une dans votre esprit. 
Remettez donc en question l’image selon laquelle « cette douleur occupe cette partie du 
corps ».

« A-t-elle de mauvaises intentions à votre égard ? » Remettez en question cette idée.
« La douleur est-elle solide et durable ? Ou se présente-t-elle sous forme de moments 

individuels, apparaissant et disparaissant ? » Si vous pouvez la percevoir comme des 
moments individuels, la question suivante est : « Ces moments viennent-ils vers vous ? 
Ou pouvez-vous les percevoir comme s’éloignant de vous, même lorsqu’ils apparaissent ? 
» Essayez de les voir s’éloigner. C’est comme être assis à l’arrière d’un break, un de ces 
vieux breaks dont les sièges arrière sont tournés vers l’arrière. Vous roulez sur la route, le 
dos tourné au conducteur, et dès que quelque chose entre dans votre champ de vision, 
cela s’éloigne déjà.

Il y a plusieurs années, j’étais à Singapour et l’un de mes élèves m’a emmené voir un 
médecin chinois pour soigner une douleur dans le dos. Le médecin a commencé à me 
frictionner le dos avec de l’huile, et au début, c’était agréable. Puis il a frotté de plus en 
plus fort, jusqu’à me mettre la peau à vif. Il a ensuite pris des fouets en bambou et a 
commencé à me frapper le dos. Ma première pensée a été : « Quel mauvais kamma ai-je 
commis pour mériter cela ? » Puis j’ai réalisé qu’il n’allait pas s’arrêter de sitôt. Mais j’ai 
également réalisé que si je percevais que dès que le fouet en bambou frappait mon dos, la 
douleur disparaissait déjà, qu’elle ne venait pas vers moi, alors je trouvais cela beaucoup 
plus facile à supporter. Le traitement a duré 10 à 15 minutes. Il a guéri mon mal de dos 
parce que ma peau me faisait tellement mal. Mais j’ai appris une bonne technique, que 
j’utilise depuis lors.

Une autre question que vous pouvez vous poser est : « La douleur est-elle plus 
intense à un endroit précis ? » Vous constatez que si vous commencez à vous concentrer 
sur le point le plus douloureux, la douleur s’éloigne de vous. Vous continuez donc à la 
suivre. Vous la poursuivez ici et là, et ce faisant, vous modifiez l’équilibre des forces. Vous 
n’avez plus autant peur de la douleur, vous n’essayez plus de la fuir, vous ne jouez plus le 
rôle de victime, et il est donc plus difficile pour la douleur de vous atteindre. En 
procédant ainsi, la douleur peut disparaître complètement, et parfois elle disparaît de 
manière vraiment étrange.

394



Un jour, je poursuivais une douleur dans mon genou. Elle est restée dans la région du 
genou pendant un certain temps, puis elle a remonté ma jambe jusqu’à ma poitrine et a 
disparu dans mon cœur.

Parfois, la douleur disparaîtra. Mais d’autres fois, elle se séparera. Autrement dit, le 
corps et la douleur deviennent des choses distinctes. C’est comme si le corps était ici et la 
douleur là, à environ deux centimètres de lui. Et votre conscience est encore autre chose.

De cette manière, vous apprenez des leçons importantes sur le rôle des perceptions 
dans la formation de vos expériences les plus fondamentales et les plus immédiates.

Vous voyez également comment les instructions du Bouddha sur la manière de gérer 
la douleur rejoignent ses instructions sur la manière de gérer l’esprit. Rappelez-vous que 
les étapes pour prendre l’esprit comme cadre de référence sont les suivantes : vous le 
réjouissez, vous le concentrez et vous le libérez.

Les recommandations d’Ajaan Lee pour établir la concentration sur les parties du 
corps que vous pouvez rendre confortables correspondent aux étapes de réjouir et de 
concentrer. Ses instructions sur la façon d’utiliser le plaisir et la concentration pour 
dissoudre la coquille autour de la douleur, et les instructions d’Ajahn Maha Bua pour 
questionner les perceptions correspondent à l’étape de libération. 

De cette manière, nous pouvons voir comment les instructions du Bouddha sur sati 
de la respiration se renforcent mutuellement dans le but de développer la force 
intérieure. Elles concentrent votre désir de vous libérer de la souffrance sur la manière de 
traiter des problèmes spécifiques de douleur et de souffrance dans le moment présent, ici 
et maintenant. En d’autres termes, ses instructions de méditation ne réservent pas toutes 
leurs récompenses pour la fin de la voie. Elles peuvent vous aider à devenir plus fort et à 
vous libérer de vos douleurs individuelles, tant physiques que mentales, ici et maintenant.

2 3  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

Questions-réponses

Q : Qu’est-ce que samādhi, si ce n’est le calme ? (Cette personne cite un certain ajaan 
qu’il appelle Ajaan X.)

R : Samādhi n’est pas seulement le calme, mais aussi une focalisation intense. L’esprit 
se rassemble autour d’un objet. De plus, dans la concentration juste, vous êtes en même 
temps alerte et doté de sati.

Il existe des états de calme qui sont considérés comme une concentration erronée. 
Deux d’entre eux sont très courants. L’un est appelé concentration illusoire, dans 
laquelle vous vous focalisez sur un objet, tel que la respiration, et comme cela devient très 

404



agréable, vous abandonnez l’objet et vous vous focalisez uniquement sur le plaisir. Vous 
entrez dans un état très plaisant, mais vous ne savez pas vraiment quel est votre objet. 
C’est comme si vous étiez dans un brouillard agréable. Parfois, vous sortez de cet état et 
vous vous demandez : « Étais-je éveillé ou endormi ? » Ce n’est pas très clair. C’est l’un 
des empêchements qui surviennent lorsque l’esprit commence à se calmer mais n’est pas 
encore complètement focalisé sur son objet.

Pour contrecarrer cette tendance, lorsque l’esprit s’apaise et qu’il y a une sensation de 
plaisir, dites-vous : « Je vais laisser le plaisir faire son travail, et moi je reste focalisé sur 
ma respiration. » C’est là que vous pouvez diffuser les sensations de la respiration dans 
tout le corps, pour vous assurer qu’elle est connectée à toutes les parties du corps, et que 
toutes les parties, même les plus petites, sont nourries par la respiration. Autrement dit, 
vous donnez du travail à l’esprit. Cela vous permet de vous ancrer fermement dans votre 
objet. 

L’image que j’ai en tête pour la concentration illusoire est celle d’une personne sur 
un échafaudage à côté d’un immeuble. Un nuage passe et semble très confortable, alors 
elle saute de l’échafaudage sur le nuage.

L’autre type de concentration erronée est appelé état de non-perception, dans lequel 
vous refusez de vous focaliser sur un objet quelconque. Dès que quelque chose surgit, 
vous l’abandonnez, vous l’abandonnez, vous l’abandonnez, vous l’abandonnez. Vous 
entrez dans un état où vous n’avez plus aucune conscience de votre corps ni du monde 
extérieur. Il reste un tout petit peu de conscience. Le temps peut passer très vite sans que 
vous vous en rendiez compte. Plusieurs heures semblent n’être que quelques secondes. 
C’est très calme, mais c’est une concentration erronée. Il n’y a aucun discernement, 
aucun sati, aucun sentiment d’être alerte. Ce qui est étrange avec ce type de 
concentration, c’est que si vous vous dites que vous allez en sortir à 22 heures, par 
exemple, vous en sortez exactement à cette heure.

Q : J’ai du mal à me concentrer quand je marche. Pour concentrer mon esprit, 
j’inspire, faisant remonter l’énergie de la respiration depuis les pieds jusqu’à la tête, 
jusqu’à ce qu’elle atteigne le sommet du crâne. Puis je la fais redescendre lorsque je fais le 
pas suivant. Cette pratique m’oblige à marcher très lentement, pas à pas, en 
synchronisant ma respiration avec ma marche. Cette technique est-elle correcte ? 

R : Elle est parfois utile. Si vous trouvez qu’elle vous aide à vous concentrer, vous 
pouvez la pratiquer. Mais une fois que vous êtes concentré, essayez de trouver un seul 
point dans votre corps sur lequel vous focaliser, car vous voulez arriver à marcher sans 
synchroniser votre respiration avec vos pas. Gardez votre attention sur ce point. Essayez 
de choisir un endroit qui est le moins affecté par le mouvement des pieds, car vous voulez 
pouvoir traverser la rue en toute sécurité pendant que vous faites votre méditation 

414



marchée. 

Q : Est-il possible d’être dans le premier jhāna tout le temps, 24 heures sur 24 ?
R : Si vous parlez, vous n’êtes pas dans les jhānas. Vous pouvez écouter tout en étant 

en jhāna, c’est pourquoi les personnes qui écoutaient le Bouddha pouvaient atteindre 
l’éveil tout en écoutant. Une personne qui maîtrise jhāna peut y entrer et en sortir à 
volonté. Si vous vivez seul, je suppose que vous pourriez être en jhāna tout le temps, mais 
cela demanderait beaucoup de maîtrise.

Q : Comment puis-je savoir si les sensations que je ressens lorsque je fais circuler mon 
souffle dans mon corps sont le résultat direct de ce souffle, ou si elles sont latentes ou 
préexistantes ? Est-ce important ou non ? Si ce n’est pas important, pourquoi ?

R : Une façon de vérifier si ce que vous ressentez est le résultat de ce que vous faites en 
ce moment est de changer ce que vous faites. Si les résultats changent, alors c’est 
évidemment le résultat de ce que vous êtes en train de faire. Si cela ne change pas, alors 
c’est le résultat d’autres choses. Mais vous constaterez très probablement, en particulier 
avec la respiration, que si vous changez votre intention quant à la façon de respirer, cela 
aura un effet immédiat sur la façon dont vous ressentez votre corps.

Q : Ajaan, en ce qui concerne le travail sur la douleur, je peux d’abord m’asseoir par 
terre pendant 30 minutes avant que ma jambe droite ne s’engourdisse et ne devienne 
douloureuse. Ensuite, je peux m’asseoir sur une chaise pendant une heure avant que la 
douleur ne commence, et jusqu’à présent, pour cette retraite, j’ai décidé d’utiliser une 
chaise.

Ensuite, mon objectif serait de m’asseoir plus longtemps par terre.
Enfin, que pensez-vous de l’idée d’utiliser la retraite pour travailler avec la douleur, 

ou vaut-il mieux en faire un objectif à long terme pour après la retraite ? Merci.
R : Je dirais que vous devriez utiliser la dernière séance de l’après-midi, qui dure 30 

minutes, pour vous asseoir par terre. Sinon, je vous conseillerais de vous asseoir sur une 
chaise. Vous pouvez profiter de la retraite pour développer votre concentration, car il est 
plus facile de travailler avec la douleur lorsque vous avez une certaine capacité de 
concentration. Vous pouvez donc en faire un objectif à long terme. Par exemple, un jour, 
vous vous asseyez pendant 30 minutes, le lendemain pendant 35 minutes, puis 40, puis 
45, et ainsi de suite.

Q : Lorsque je suis dans le troisième jhāna, je trouve que penser à ma préférence pour 
l’équanimité plutôt que pour le plaisir – et la douleur, d’ailleurs – peut m’aider à 
approfondir ma concentration. Est-ce que cela peut aussi être un moyen d’abandonner le 

424



plaisir pour entrer dans le quatrième jhāna, ou est-ce plutôt que le plaisir doit saturer 
l’esprit avant qu’il puisse lâcher prise, et qu’il faut donc simplement être patient ?

R : Cela dépendra de la situation. Si vous décidez que vous préférez l’équanimité au 
plaisir, que les choses commencent à se calmer et que l’esprit reste dans cet état plus 
profond, alors tout va bien. Cependant, si cela demande beaucoup d’efforts pour le 
maintenir dans cet état plus profond, c’est le signe que l’esprit n’est pas encore prêt. 
Revenez profiter du plaisir de l’état que vous venez de quitter.

Dans la tradition de la forêt, on raconte que même Ajaan Mun a constaté que certains 
jours, lorsqu’il voulait vraiment plonger son esprit dans une concentration profonde, 
cela ne fonctionnait pas comme il le souhaitait. Il y a des moments où il faut nourrir 
l’esprit et le corps de plaisir avant qu’ils ne soient prêts à s’apaiser plus profondément. 
Vous n’avez pas besoin de passer de jhāna en jhāna comme on joue à saute mouton.

Q : J’ai trouvé très utile votre conseil sur la question de la sécurité intérieure, merci 
pour cela. Mais je voudrais quand même vous demander ce qu’il faut faire lorsque les 
personnes dont vous dépendez beaucoup s’adressent à vous. Supposons que l’une d’elles 
se présente au travail, comment affirmer vos désirs ou vos besoins sans que l’autre se 
sente agressée ou menacée ? C’est le cas dans un contexte professionnel où la 
concurrence intellectuelle est forte.

R : Vous devez apprendre à exprimer vos besoins et vos désirs de manière non 
agressive. Il y avait une femme en Thaïlande qui est devenue Miss Thaïlande, puis Miss 
Univers. Elle avait la réputation de tout dire avec le sourire. Les gens se laissaient séduire 
par son sourire, sans remarquer qu’elle disait parfois des choses assez agressives. Il s’agit 
donc d’apprendre à s’affirmer sans que l’autre personne ait l’impression que vous 
l’attaquez. Cherchez des modèles.

Je vais vous donner un exemple. Lorsque je suis allé pour la première fois en Thaïlande 
pour séjourner au monastère, il y avait un vieux moine qui s’était fait ordonner après 
avoir pris sa retraite de la fonction publique. Il aimait se vanter d’avoir totalement 
dépassé le désir sexuel, mais il aimait aussi raconter des histoires sur son passé avec des 
prostituées.

Un jour, cela m’a énervé. Il a commencé à raconter une autre de ces histoires, et j’ai 
dit : « Comment pouvez-vous dire que vous avez dépassé le désir sexuel ? Vous ne parlez 
que de ça. » Eh bien, il s’est mis en colère. Ajaan Fuang en a entendu parler et m’a dit : « 
Ce n’était pas la manière la plus habile d’aborder le problème. Il fallait lui dire : « Ces 
histoires ne vous affectent peut-être pas, mais moi j’ai encore du désir sexuel, et cela 
m’affecte, alors pourriez-vous s’il vous plaît ne pas raconter ces histoires ? » 

Des années plus tard, après la mort d’Ajaan Fuang, alors que j’étais responsable du 
monastère, nous avions un jeune moine dont la mère apportait le journal tous les jours. 

434



Ce journal était un tabloïd appelé le Daily News. Chaque jour, en première page de la 
section deux, il y avait toujours une photo d’une femme très peu vêtue. Et il semblait que 
cette page était toujours celle qui restait ouverte lorsque le journal était laissé traîner. J’ai 
donc réuni les moines et je leur ai dit : « Cela ne vous affecte peut-être pas, mais moi cela 
m’affecte, d’accord ? » Cela a mis fin à cette histoire. Donc, apprenez à être diplomate. 

Q : Désirer ce qui est beau ou être attiré par la beauté, l’esthétique : est-ce malhabile ? 
Cela conduit-il nécessairement à la sensualité, même lorsque l’esprit pense reconnaître 
l’absolu ?

R : De quel type d’absolu parlons-nous ici ?
Le Bouddha a dit qu’il ne condamnait pas toute beauté, tous les plaisirs sensuels. 

Vous devez juger ces choses en fonction de l’effet qu’elles ont sur votre esprit. Si vous 
constatez qu’un plaisir particulier fait naître des qualités malhabiles, alors vous devez 
renoncer à ce plaisir. Mais s’il n’a pas cet effet, alors tout va bien. Mais c’est un domaine 
dans lequel vous devez être très honnête avec vous-même. 

Le Canon donne des exemples de plaisirs innocents, comme la beauté de la nature et 
le plaisir de vivre dans une communauté harmonieuse ou dans la solitude. Ces plaisirs 
sont généralement acceptables dans tous les cas. Les autres plaisirs, tant qu’ils 
n’impliquent pas d’enfreindre les préceptes, relèvent de la sphère individuelle. Vous 
devez vous observer en toute honnêteté.

Q : Lorsque j’écoute un podcast, que je lis un roman ou que je regarde un film, je ne 
ressens pas de souffrance. Quels sont les inconvénients de ces stratégies, étant donné que, 
sur la voie, on continue à ressentir de la souffrance jusqu’à ce qu’on arrive au bout ?

R : Testez-vous : pouvez-vous regarder ce film en boucle pendant 24 heures ? Pouvez-
vous écouter ce podcast encore et encore pendant 24 heures ? Au bout d’un certain 
temps, ce n’est vraiment plus agréable. En d’autres termes, ce sont des moyens de vous 
rendre insensible à la souffrance qui se produit réellement dans votre esprit. Il vaut mieux 
être très clair avec vous-même sur ce qui se passe réellement dans votre esprit et sur les 
niveaux de stress qui s’y trouvent, même dans ces expériences. Essayez également de 
cultiver les plaisirs qui font partie de la voie, car ces plaisirs vous rendent en fait plus 
sensible à ce qui se passe réellement dans votre corps et dans votre esprit. 

Lorsque je suis retourné pour la première fois en Amérique, j’étais dans l’avion avec 
Ajaan Suwat. Nous étions assis sur une rangée de trois sièges, et l’homme assis côté 
hublot a dû remarquer : « Oh, ce sont des moines bouddhistes. » Sans nous dire bonjour 
ni rien, il s’est tourné vers nous et nous a dit : « Je n’ai pas de souffrance. » Puis il a 
commencé à nous raconter sa vie. Il vivait à Blythe, en Californie, en plein cœur de la 
partie la plus chaude du désert américain. Il tenait un concessionnaire automobile, avait 

444



un fils qui était en prison et une fille qui avait donné naissance à un bébé cocaïnomane 
que lui et sa femme devaient élever parce que leur fille était toxicomane. Il n’arrêtait pas 
de dire : « Mais je ne souffre pas », mais on voyait bien qu’il était dans le déni. 

Il est donc très facile de nier sa souffrance. Il vaut mieux être sensible à la souffrance 
qui existe, même dans certains plaisirs.

Q : J’ai un doute quant à ma compréhension de votre enseignement sur le processus 
qui conduit aux fabrications. D’après ce que je comprends, premièrement, l’esprit et le 
désir sont à l’origine de la souffrance. Deuxièmement, l’esprit et le désir donnent 
l’impulsion qui met en mouvement ce processus de fabrication. Troisièmement, les 
fabrications produisent alors la matière du désir. Et quatrièmement, le désir est à 
l’origine de toutes nos expériences et de notre devenir. Est-ce exact, ou est-ce au contraire 
le désir et le besoin de devenir qui donnent naissance au désir ? 

R : Il ne s’agit pas d’un processus strictement linéaire, dans lequel A cause B, et B 
cause C. Il existe en fait de nombreuses boucles de rétroaction dans lesquelles B ou C 
peuvent se retourner et influencer A, et C peut influencer B. Autrement dit, il y a les 
désirs qui donnent l’impulsion aux fabrications, et les fabrications qui produisent les 
matériaux à partir desquels vous excitez davantage de désirs. Parfois, ce sont les 
fabrications qui donnent naissance au devenir. Vous pouvez alors développer certains 
désirs autour de votre perception de vous-même ou du monde dans cet état de devenir, 
qui donneront naissance à d’autres fabrications. 

Cependant, ces boucles de rétroaction ne constituent pas un cercle déterministe. Elles 
peuvent être rompues par la conscience, l’alerte, l’ardeur, sati, la sagesse et le 
discernement. Mais il y a une mise en garde : si un état de devenir est déjà apparu, 
n’essayez pas de détruire cet état de devenir, car cela devient un désir de non-devenir, qui 
est également une cause de souffrance. Ce que vous devez faire, c’est revenir en arrière et 
trouver le processus qui mène à l’état de devenir suivant, puis interrompre ce processus 
par la dépassion. C’est ainsi que vous vous libérez du devenir.

Q : Qu’en est-il des saṅkhāras ? J’ai des douleurs physiques. Sont-elles liées à mes 
actions passées ?

R : Les saṅkhāras sont essentiellement des actions intentionnelles. L’action elle-
même, puis ce qui est produit par l’action, sont tous deux appelés saṅkhāras. Ce qui est 
important à propos des saṅkhāras, c’est qu’ils contiennent un élément intentionnel.

Quant à vos douleurs physiques, elles proviennent d’une combinaison d’actions 
passées et d’actions présentes. Les actions présentes sont les trois types de saṅkhāras, ou 
fabrications, dont nous avons parlé précédemment : corporelles, qui sont la respiration ; 
verbales, qui sont les pensées dirigées et les évaluations, la façon dont vous vous parlez à 

454



vous-même ; et mentales, qui sont les sensations et les perceptions. Quand nous 
pratiquons, nous essayons de devenir plus habiles dans ces types de fabrications dans le 
moment présent.

Q : L’enseignement d’hier sur la co-apparition en dépendance a soulevé la question 
du libre arbitre par opposition au déterminisme. Pouvez-vous nous donner votre avis ?

R : L’enseignement du Bouddha sur la causalité est une combinaison de deux 
principes.

Le premier principe est diachronique, c’est-à-dire la causalité dans le temps. En 
d’autres termes, une action se produit maintenant, et son effet se manifestera plus tard. 

Le deuxième principe, cependant, est synchronique : l’action se produit maintenant 
et la conséquence se produit exactement au même moment. Lorsque la cause disparaît, 
l’effet disparaît immédiatement. 

Notre vie est une combinaison de ces deux principes, et il s’avère que sans notre 
contribution au moment présent, nous ne pourrions même pas faire l’expérience des 
résultats de nos actions passées. Les deux sont donc nécessaires pour vivre le moment 
présent. Mais il est important de noter que vos décisions dans le moment présent ne sont 
pas nécessairement déterminées par le passé. 

Il y a donc un élément de conditionnalité provenant du passé, mais il y a aussi un 
élément de liberté dans vos choix présents. C’est en raison de cette liberté que nous nous 
focalisons sur le moment présent lorsque nous méditons, car ce que vous faites dans le 
moment présent va faire la différence entre souffrir ou non des actions passées.

En bref, il y a un certain déterminisme, mais ce n’est pas un déterminisme total, et il y 
a une certaine marge pour le libre arbitre.

Q : Le désir du bodhisattva est admirable : aider les êtres à se libérer du saṁsāra. Si le 
choix de devenir un bodhisattva est déterminé dans les vies antérieures, peut-on, par la 
puissance du libre arbitre, le changer et suivre la voie de l’arahant ? Comment le savoir ?

R : Il y a l’histoire d’Ajaan Mun et d’Ajaan Sao. C’est une histoire bien connue dans 
la tradition de la forêt. Après avoir atteint le troisième stade de l’éveil, Ajaan Mun se 
demandait pourquoi son maître, Ajaan Sao, n’avait encore atteint aucune des nobles 
réalisations. Il vit dans sa méditation qu’Ajaan Sao, dans une vie antérieure, avait fait le 
vœu de devenir un Bouddha Privé. Ajaan Mun lui en a donc parlé. Ajaan Sao s’est senti 
découragé par le temps qu’il faudrait pour devenir un Bouddha Privé, alors il a renoncé à 
son vœu et peu après, il est devenu arahant. 

Donc, la réponse courte à cette question est : oui, vous pouvez renoncer à des vœux 
comme celui-ci, car tout le monde dispose de ce libre arbitre.

 

464



2 3  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Déterminé à être libre

Pour revenir sur certains points abordés hier soir : une grande partie de la solution au 
problème du désir consiste à mettre de l’ordre dans vos désirs. Vous vous concentrez sur 
la meilleure chose possible à désirer, puis vous alignez tout le reste sur cela, y compris 
votre perception de qui vous êtes et de ce dont vous êtes capable. Cette approche 
implique également d’établir un ensemble de valeurs solides, afin que vos jugements sur 
des désirs spécifiques puissent tous se référer au même ensemble de normes. Pour que ce 
désir principal puisse rester aux commandes, vous devez avoir une détermination ferme 
que vous vous êtes clairement exprimée. Sinon, de nouveaux désirs viendront la balayer. 

La meilleure chose à laquelle vous pouvez aspirer avec détermination est la libération 
totale de la souffrance et de toutes sortes de contraintes. Et vous voulez un bonheur qui 
soit totalement inoffensif. Ainsi, lorsque vous empruntez la voie du Bouddha, vous faites 
de la liberté et de l’innocuité vos valeurs suprêmes. 

Le Bouddha souligne l’importance de la liberté dans la comparaison qu’il utilise le 
plus souvent pour désigner son objectif : nibbāna ou le déliement.

L’image du nibbāna, l’extinction d’un feu, doit être comprise à la lumière de la façon 
dont le fonctionnement du feu était compris à l’époque. On pensait que l’élément feu 
existait sous forme latente dans toutes choses. Quand on le provoquait, par exemple en 
utilisant un bâton enflammé, il s’accrochait à un morceau de combustible et 
s’enflammait. Remarquez bien : c’est lui qui s’accrochait au combustible. Ce n’était pas 
le combustible qui s’accrochait à lui. Quand le feu s’éteignait, il lâchait le combustible et 
était libéré. Une fois libéré, on ne pouvait plus le localiser, ni à l’est, ni à l’ouest, ni au 
nord, ni au sud.

De la même manière, l’esprit est piégé, non pas par les choses auxquelles il s’accroche, 
mais par son propre acte d’agrippement. Lorsqu’il lâche prise, il est libéré et ne peut être 
classé comme existant, inexistant, les deux à la fois ou ni l’un ni l’autre. Ainsi, être 
déterminé à atteindre le nibbāna signifie être déterminé à atteindre la liberté totale, 
même de l’espace et du temps.

Cette détermination implique quatre qualités mentales : le discernement, la vérité, le 
renoncement et le calme. Ces qualités mentales concernent à la fois le but et la voie vers 
le but. Autrement dit, le but est l’expression la plus élevée de ces quatre qualités, et la voie 
vers le but exige que vous développiez les quatre dans votre pratique.

Lorsqu’elles sont définies en termes de but :

• Le discernement qui abandonne les kilesas (les souillures mentales qui ternissent le 

474



cœur) est le plus noble discernement.
• La vérité du nibbāna, qui n’est pas trompeuse, est la plus noble des vérités.
• Le renoncement à la passion, à l’aversion et à l’illusion est le plus noble des 

renoncements.
• Et le calme qui découle de l’absence de passion, d’aversion et d’illusion est le plus 

noble des calmes.

Remarquez que même au niveau de l’objectif, il existe une hiérarchie entre ces quatre 
qualités. Le discernement et le renoncement, qui agissent ensemble, sont les dernières 
étapes menant à l’objectif. La vérité et le calme sont des attributs de l’objectif lui-même.

Lorsque ces déterminations sont définies comme des qualités à développer tout au 
long de la voie, elles sont exprimées sous forme d’impératifs :

• Ne négligez pas le discernement.
• Protégez la vérité.
• Engagez-vous à renoncer.
• Et entraînez-vous uniquement pour atteindre le calme.

Examinons ces points un par un.
• Premièrement : ne négligez pas le discernement. Nous considérons généralement la 

sagesse bouddhiste comme abstraite et paradoxale, axée sur des concepts tels que la 
vacuité et le pas-soi, mais elle repose en réalité sur trois propositions très simples.

a) La première est la question suivante : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, mènera à 
mon bien-être et à mon bonheur à long terme ? » La sagesse ici réside dans le fait de voir 
que votre bonheur doit provenir de vos actions ; que le bonheur à long terme est 
possible ; et qu’il est préférable au bonheur à court terme.

Cette question établit également le cadre pour les parties ultérieures de la voie. Au fur 
et à mesure que vous pratiquez et commencez à obtenir des résultats de vos actions, vous 
devez vous demander si ces résultats sont suffisamment bons pour être identifiés comme 
l’objectif. Lorsque le Bouddha a parlé des secrets de son éveil, l’un d’eux était qu’il ne se 
contentait pas des qualités habiles qu’il avait développées, sans parler des qualités 
malhabiles. S’il restait encore de la souffrance dans son esprit, il ne s’arrêtait pas tant 
qu’il ne s’en était pas débarrassé.

Il a enseigné trois perceptions comme une sorte de test pour vérifier si quelque chose 
peut être considéré comme étant le but.

Vous avez peut-être déjà entendu parler de ces trois perceptions : les perceptions de 
l’inconstance, du stress et du pas-soi. Elles correspondent aux termes de la question 
initiale : Autrement dit, si quelque chose est inconstant, ce n’est pas heureux. Si c’est 
inconstant, ce n’est pas à long terme. Et si ce n’est ni heureux ni à long terme, cela ne 
vaut pas la peine de le revendiquer comme vous appartenant. C’est ainsi que vous utilisez 

485



ces trois perceptions : pour tester si quelque chose que vous avez obtenu mérite vraiment 
que vous en soyez satisfait. 

C’est le premier principe de la sagesse : nous agissons pour notre bien-être et notre 
bonheur à long terme.

Si cela semble égoïste, rappelez-vous que si votre bonheur vous conduit à faire du mal 
aux autres, ils ne supporteront pas de voir ce bonheur durer. Cela signifie que la notion 
de votre bien-être et de votre bonheur à long terme doit inclure la bienveillance et la 
compassion envers les autres. L’accent mis sur le bonheur à long terme signifie également 
que le discernement authentique, au lieu de se focaliser exclusivement sur le moment 
présent, prend également en compte l’avenir, car vous gardez à l’esprit les conséquences à 
long terme de ce que vous faites dans le moment présent. 

Ce fait se reflète dans les passages où le Bouddha parle de se concentrer sur ce qui doit 
être fait maintenant, ici, dans le moment présent. Il ne dit jamais que le moment présent 
a une valeur indépendante. Il n’est pas merveilleux en soi. Tous les passages qui vantent 
l’importance de se focaliser sur le présent s’inscrivent dans le contexte de ses discussions 
sur sati de la mort. Étant donné que vous pouvez mourir à tout moment, vous devez faire 
tout ce qui est en votre pouvoir dès maintenant pour acquérir les savoir-faire nécessaires 
pour bien gérer la mort. 

C’est le premier principe du discernement.
b) Le deuxième principe est un corollaire du premier. Si le bonheur à long terme 

nécessite d’abandonner votre bonheur à court terme, vous êtes prêt à abandonner le 
court terme. C’est un principe de base : si vous voulez gagner aux échecs, vous devez être 
prêt à perdre certaines de vos pièces. Cela signifie que le discernement implique le 
renoncement. C’est pourquoi ces deux déterminations vont de pair. Vous devez faire 
preuve de suffisamment de discernement pour abandonner tout ce qui vous empêche 
d’atteindre le vrai bonheur. 

c) Le troisième principe de la sagesse ou du discernement se concentre sur quatre 
types d’actions. Deux d’entre elles sont évidentes : la première est une action que vous 
aimez faire et qui donne de bons résultats. La seconde est une action que vous n’aimez 
pas faire et qui donne de mauvais résultats. Celles-ci sont faciles. Vous faites les choses 
que vous aimez faire et qui donnent de bons résultats. Les choses que vous n’aimez pas 
faire et qui donnent de mauvais résultats, vous ne les faites pas. 

Les deux suivantes sont plus difficiles : les actions que vous aimez faire mais qui 
donneront de mauvais résultats à long terme, et les actions que vous n’aimez pas faire 
mais qui donneront de bons résultats à long terme. Ces deux options nécessitent une 
certaine compréhension psychologique. Vous devez savoir comment vous motiver à faire 
ce qui est dans votre intérêt et votre bonheur à long terme, et à ne pas faire les choses qui 
vous causeront du tort à long terme. En d’autres termes, vous devez savoir comment vous 

495



convaincre.
Pour vous convaincre de faire des choses que vous n’aimez pas faire habituellement, 

mais dont vous savez qu’elles seront bénéfiques pour vous, votre discernement doit être 
pragmatique. Il doit également savoir comment être persuasif, autrement dit, enseigner 
aux membres de votre comité intérieur à vouloir faire ce qui est dans leur meilleur 
intérêt. C’est là qu’avoir un ensemble de valeurs fort est une partie importante de la voie. 
Cela impliquera les trois types de fabrication dont nous avons parlé le premier soir, en 
particulier la fabrication verbale, qui est la façon dont vous vous parlez à vous-même. 
Nous nous concentrerons davantage sur ce sujet demain soir.

Négliger le discernement reviendrait à dire : « Je me fiche des conséquences à long 
terme de mes actions. Je vais simplement faire ce que je veux maintenant. » Supposons 
que vous vous disiez : « Si tu bois ce soir, tu auras la gueule de bois demain. » Négliger le 
discernement reviendrait à répondre : « Je m’en fiche. » Ne pas négliger le discernement 
signifie se soucier des conséquences à long terme de vos actes. Il ne s’agit pas seulement 
d’être conscient du moment présent. Il s’agit d’être sensible au fait que le moment 
présent est quelque chose que vous façonnez activement, et que la façon dont vous le 
façonnez aura des conséquences à long terme, donc vous voulez le façonner 
correctement. 

Voilà pour la première des déterminations.
• La deuxième détermination, protéger la vérité, signifie être très clair sur ce sur quoi 

vous basez vos opinions sur la vérité : des choses comme les rumeurs, la tradition, le 
raisonnement, la logique ou l’expérience directe. Parmi les bases possibles de vos 
opinions, le Bouddha dit que seule l’expérience directe est fiable, et votre expérience 
directe n’est fiable que lorsque vous devenez vous-même une personne fiable. La vérité 
est donc non seulement une question d’honnêteté intellectuelle, mais aussi d’intégrité 
personnelle. L’honnêteté intellectuelle signifie essentiellement rapporter la vérité. 
L’intégrité signifie que vous êtes vraiment honnête avec vous-même au sujet de ce que 
vous faites et des résultats obtenus, et que vous essayez d’agir de manière responsable. 

Préserver la vérité signifie que si vous savez que vos opinions ne sont pas fondées sur 
une expérience directe, vous devez garder l’esprit ouvert à l’apprentissage de nouvelles 
choses dans votre pratique. Cela signifie également que vous devez examiner avec rigueur 
les croyances auxquelles vous adhérez déjà ou que vous envisagez d’adopter. C’est la 
deuxième détermination.

• La troisième détermination consiste à s’engager à renoncer. Cela signifie trouver de 
la joie dans l’abandon de tout attachement qui pèse sur l’esprit et, une fois que vous les 
avez abandonnés, trouver de la joie dans le fait de les laisser partir pour de bon. Cet 
élément de joie est une partie importante de la pratique. L’un des sujets abordés plus tard 
dans la retraite sera les types de délectation que le Bouddha vous conseille de cultiver 

505



dans votre pratique.
C’est le genre de joie que vous ressentez quand vous arrivez à maîtriser un savoir-

faire. Au niveau extérieur, le renoncement signifie être généreux avec vos possessions 
matérielles, votre énergie, vos connaissances, votre temps et votre pardon. Au niveau 
intérieur, cela signifie apprendre à cesser de vous identifier à tout membre de votre 
comité intérieur qui résistera à suivre la voie. Cette joie est ce qui vous donne de l’énergie 
à pratiquer.

• La quatrième détermination consiste à s’entraîner uniquement au calme. Cela 
signifie abandonner tout ce qui, à l’intérieur ou à l’extérieur, perturbe l’esprit. Cela ne 
signifie pas que vous abandonnez vos responsabilités, mais que vous ne prenez pas de 
fardeaux inutiles. Comme l’a dit le Bouddha, si vous êtes sage, vous savez quelles tâches 
vous incombent et vous les accomplissez. Vous savez également quelles tâches ne vous 
incombent pas, et vous ne les assumez donc pas.

Au début de la pratique, vous vous concentrez sur l’élimination des perturbations 
intérieures ou extérieures qui pourraient vous détourner de la voie. Au fur et à mesure 
que la voie se développe, vous commencez à vous concentrer sur les perturbations 
présentes sur la voie elle-même, et vous les laissez progressivement s’en aller, car vous 
n’en avez pas besoin.

C’est la quatrième détermination.
Il convient de noter qu’à ce niveau de développement des quatre déterminations, en 

tant que qualités renforcées par la pratique, trois d’entre elles – le discernement, la vérité 
et le renoncement – fonctionnent comme des moyens. Le calme, même ici, est une 
qualité pour laquelle vous vous entraînez. En effet, le calme intérieur est totalement sûr. 
Personne d’autre ne peut vous le prendre, et personne n’a même besoin de savoir que 
vous le possédez.

Ces quatre déterminations sont couvertes par le discernement. Vous voyez les 
avantages à long terme qui découlent de la protection de la vérité, de l’engagement à 
renoncer et de l’entraînement au calme. Vous vous efforcez d’apprendre les leçons qui 
vous permettront de développer de mieux en mieux ces qualités, puis vous appliquez ces 
leçons pour approfondir votre pratique.

En développant ces quatre qualités de cette manière, vous pouvez surmonter les désirs 
qui sont ignorants, trompeurs, avides ou agités. En d’autres termes, vous faites de votre 
mieux pour surmonter :

premièrement, les désirs qui visent principalement la gratification immédiate, qui 
sont complaisants ou qui ignorent les conséquences à long terme ;

deuxièmement, les désirs qui vous mentent, c’est-à-dire qui promettent des résultats 
qu’ils ne peuvent pas atteindre.

515



Le troisième type de désir que vous surmontez est celui qui vise à acquérir plus de 
richesse et de pouvoir sur les autres, ou qui cherche toujours à tirer profit des autres. Au 
lieu de voir la valeur du renoncement, vous en voulez toujours plus, comme certains 
politiciens.

Le quatrième type de désirs que vous surmontez sont ceux qui visent à obtenir des 
choses que vous auriez à vous battre pour protéger. Autrement dit, des choses qui vous 
feraient craindre de perdre ce que vous avez, comme lorsque vous travaillez pour acquérir 
des richesses et que vous devez ensuite engager des gardes armés pour protéger ces 
richesses et vous-même.

Tout en développant ces quatre résolutions, vous allez également à l’encontre de 
nombreuses habitudes courantes que le monde en général utilise pour poursuivre ses 
désirs, telles que l’habitude de rechercher des résultats rapides sans penser aux 
conséquences à long terme, comme l’approche américaine des affaires.

La deuxième habitude serait celle d’utiliser la tromperie lorsque vous ne pouvez pas 
obtenir ce que vous voulez par des moyens honnêtes.

La troisième serait l’habitude d’accumuler autant que possible.
Et puis, la détermination à rester calme l’emporte sur l’habitude de rechercher le 

bonheur dans la variété, l’excitation et le changement pour le changement.
Dans une image fréquemment utilisée dans le Canon, lorsque vous vous engagez dans 

la pratique, vous cessez de suivre le courant des passions du monde. Au contraire, vous 
allez à contre-courant, même lorsque c’est difficile. C’est difficile parce que les désirs qui 
vont à l’encontre des quatre déterminations ne cèdent pas facilement. Après tout, ils ont 
dominé votre esprit pendant qui sait combien d’éons. Et ce n’est pas parce que ces désirs 
sont ignorants qu’ils ne sont pas intelligents. Ils peuvent facilement vous tromper, et ils 
vous ont trompé pendant très longtemps.

Ils peuvent même citer le Dhamma à leurs propres fins quand ils le souhaitent. Par 
exemple, ils vous diront qu’en les combattant, vous les renforcez, et que vous devriez 
donc simplement éviter de les défier. Ou ils pourraient vous dire que, puisque le 
contentement est une vertu, il vaut mieux les accepter et être en paix avec eux. Ou 
encore, ils pourraient vous dire que, puisque le but est sans effort ni désir, vous pouvez y 
parvenir sans exercer d’effort ni de désir. Toutes ces idées sont du faux Dhamma, et elles 
sont particulièrement dangereuses parce qu’elles sont très attrayantes. 

Le Bouddha, cependant, n’a jamais caché le fait que la pratique impliquerait une 
bataille intérieure. C’est pourquoi il a utilisé tant d’analogies martiales pour inciter les 
moines à se battre, pour les aider à trouver de la joie dans leur combat pour maîtriser les 
savoir-faire de la voie.

Par exemple, il compare la pratique à une forteresse à la frontière. Sati est comme un 
gardien qui sait reconnaître les ennemis – en d’autres termes, vos qualités mentales 

525



malhabiles – et les empêcher d’entrer dans la forteresse. Votre persévérance est comme 
les soldats qui défendent la forteresse. Apprendre le Dhamma, c’est comme fournir des 
armes aux soldats. Il existe un parallèle important entre un méditant et un soldat. 
Comme l’esprit change si rapidement de direction, en particulier lorsqu’il rencontre une 
résistance interne, vous devez être entraîné à rester sur la voie et à aller jusqu’au bout, 
tout comme un soldat doit être entraîné à rester au combat malgré les difficultés 
rencontrées. 

L’entraînement que le Bouddha propose dans ce sens est double, il vient de 
l’extérieur et de l’intérieur.

Comme vous partez de l’ignorance, vous avez besoin d’être entraîné par d’autres 
personnes, celles qui sont déjà plus avancées que vous sur la voie. Ces personnes sont non 
seulement capables de vous donner des instructions lorsque vous en avez besoin, mais 
elles peuvent également vous stimuler, vous pousser et vous encourager lorsque vous ne 
vous sentez pas de taille à vous battre. Ce sont en fait précisément les verbes que le 
Canon utilise pour décrire comment le Bouddha enseigne à ses disciples et comment ses 
disciples enseignent à leurs disciples.

Contrairement aux autres écoles de l’époque qui enseignaient l’impuissance de 
l’action humaine, le Bouddha, en enseignant le pouvoir de l’action humaine, peut 
proposer un entraînement complet. Il informait ses disciples de la possibilité et de 
l’intérêt de suivre l’entraînement, et il enflammait également leur cœur pour qu’ils 
exercent autant que possible le pouvoir de leurs propres actions.

Voilà pour l’entraînement de l’extérieur.
Vous avez également besoin d’un entraînement de l’intérieur, car la véritable bataille 

se déroule dans votre propre cœur et votre propre esprit. C’est une bataille que vous seul 
pouvez mener. Cela signifie que vous devez être attentif à ce qui se passe dans votre esprit 
à chaque instant, afin de voir comment et où les lignes de bataille ont changé. Pour gérer 
efficacement vos combats intérieurs, vous ne pouvez pas vous contenter d’intérioriser des 
leçons générales venues de l’extérieur. Vous devez également développer votre propre 
capacité d’observation et votre propre ingéniosité afin de trouver des solutions 
spécifiques à des problèmes internes spécifiques en temps voulu. 

Cet aspect de l’entraînement nécessite un soi fort, à la fois responsable et compétent. 
Vous avez besoin de ce soi fort et sain, car vous combattez les kilesas auxquels vous vous 
êtes identifié dans le passé. Vous avez besoin d’un nouveau « vous » pour résister aux 
habitudes de votre ancien « vous ». À mesure que vous devenez de plus en plus 
compétent à développer un soi habile, celui-ci s’estompe de plus en plus à l’arrière-plan, 
de sorte que vous pouvez vous concentrer spécifiquement sur les actions et les savoir-faire 
que vous développez. 

Il y a des moments dans la pratique où vous êtes comme un athlète qui se sent « en 

535



état de grâce ». Tout se passe comme vous le souhaitez, vous ne ressentez donc aucun 
obstacle. Et lorsqu’il n’y a pas d’obstacle, il n’y a pas de soi. Ce n’est d’ailleurs pas le but, 
même si c’est une partie importante de la voie qui mène au but.

Voilà l’entraînement intérieur.
Les deux aspects de l’entraînement reposent sur les deux premières déterminations : 

le discernement et la vérité, dans leurs formes les plus rudimentaires, qui sont 
l’observation et l’honnêteté. Lorsque vous recevez un entraînement de la part d’autres 
personnes, vous devez observer clairement ce qui se passe dans votre esprit et dans votre 
comportement en général, afin de pouvoir en rendre compte honnêtement à ceux qui 
vous entraînent. De cette façon, ils peuvent vous faire confiance et vous aider 
sincèrement en vous donnant des conseils. Lorsque vous vous formez vous-même, vous 
devez être observateur et honnête à propos de ce que vous faites et des résultats que vous 
obtenez de vos actions. En particulier, vous devez prêter attention à ce qui fonctionne et 
à ce qui ne fonctionne pas dans l’abandon des désirs malhabiles. De cette manière, vous 
pouvez résoudre rapidement les problèmes. Dans le même temps, vous pouvez empêcher 
vos propres désirs malhabiles de vous aveugler.

Lorsque vous devenez sincère et perspicace de cette manière, vous disposez d’une 
bonne base pour développer les deux autres déterminations : le renoncement et le calme. 
C’est pourquoi le Bouddha n’enseignait pas uniquement aux personnes qui étaient déjà 
paisibles et libérées de tout fardeau. Mais c’est aussi pourquoi il a clairement indiqué que 
tout le monde ne pouvait pas être entraîné. Comme le dit le chant de ses vertus, il était 
celui qui domptait ceux qui étaient aptes à être domptés. Ce n’est que si une personne 
était honnête et observatrice qu’il était prêt à la prendre comme disciple pour la former. 
Il est toutefois important de garder à l’esprit que, quel que soit votre passé, vous pouvez 
devenir cette personne en étant aussi honnête et observateur que possible.

2 4  AV R I L  2 0 2 5 ,  T Ô T  L E  M AT I N

Ce matin, pour changer un peu, nous allons faire une méditation guidée sur les os. 
Mais d’abord, deux questions ont été posées hier en fin d’après-midi : deux personnes 
ont des problèmes avec ce qui arrive à leur corps lorsqu’elles se concentrent trop 
intensément sur celui-ci. J’aimerais aborder ces problèmes en premier. Dans un cas, 
lorsqu’elle se concentrait sur son corps, elle avait de violents maux de tête. L’autre 
personne ressentait une intense sensation de chaleur. Ces sensations peuvent provenir de 
différentes choses. Pour celles et ceux qui ont ces problèmes, je voudrais d’abord 
recommander une technique pour voir si cela aide. Souvent, ce genre de problème 
survient lorsque votre focalisation est trop intense et resserrée sur l’endroit où vous vous 

545



concentrez, vous devez donc développer une focalisation plus détendue. En d’autres 
termes, quel que soit l’endroit du corps sur lequel vous vous focalisez, essayez de relâcher 
toute tension que vous ressentez dans cette partie du corps. Toute tension qui apparaît, 
pensez-y comme se dispersant ou se dissipant, en particulier à l’endroit où vous vous 
focalisez. 

Si vous avez toujours ce problème de chaleur ou de maux de tête, il existe d’autres 
moyens de le traiter, mais essayez d’abord celui-ci.

(Méditation)

2 4  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

Désir sensuel & malveillance

Il y a deux jours, nous avons parlé de la manière de gérer les distractions qui peuvent 
empêcher d’établir sati et de concentrer l’esprit. Nous avons noté les cinq stratégies du 
Bouddha pour gérer les distractions en général :

premièrement, les abandonner simplement et revenir au thème de votre méditation ;
deuxièmement, vous focaliser sur les inconvénients de ce qui vous distrait ;
troisièmement, ignorer la distraction ;
quatrièmement, relâcher toute tension physique qui accompagne la distraction ; et
cinquièmement, utiliser la force mentale pour éloigner la distraction de l’esprit.

Nous avons également noté qu’en plus de ces stratégies générales, le Bouddha a 
enseigné des techniques spécifiques pour gérer certaines distractions particulières qui 
entravent le plus souvent la concentration. Ces distractions sont appelées « 
empêchements » et il en existe cinq types : le désir sensuel, la malveillance, la paresse et la 
somnolence, l’agitation et l’anxiété, et le doute.

Aujourd’hui, j’aimerais vous parler de certaines stratégies spécifiques pour faire face 
aux deux premiers de ces cinq empêchements : le désir sensuel et la malveillance. Vous 
remarquerez que la plupart de ces techniques sont des applications des deux premières 
stratégies principales du Bouddha, qui consistent à se concentrer sur les inconvénients 
des empêchements, puis à les remplacer par de meilleurs sujets sur lesquels se focaliser. 
Nous nous concentrons sur leurs inconvénients afin de vouloir activement les surmonter. 
Ce n’est que lorsque ce désir est présent que les différentes stratégies fonctionnent. Si 
vous aimez vos empêchements, vous saboterez probablement toutes les stratégies 
recommandées par le Bouddha pour les surmonter. Mais si vous voulez les dépasser parce 

555



que vous voyez à quel point ils limitent votre esprit, alors les stratégies auront une chance 
de fonctionner. 

Il est important de noter que lorsque nous essayons de surmonter ces empêchements, 
nous n’essayons pas de les éliminer une fois pour toutes. Ne vous inquiétez donc pas. 
Nous n’essayons pas de vous faire renoncer une fois pour toutes à la sensualité et à la 
malveillance à la fin de la journée. Nous essayons simplement d’entrer en concentration 
et d’y rester, nos objectifs immédiats sont donc plus modestes. Nous voulons juste 
éliminer temporairement les empêchements afin de libérer de l’espace dans l’esprit pour 
établir sati et la concentration.

Les contemplations ici ont pour but de vous donner envie de dépasser ces 
empêchements. Pour beaucoup de gens, c’est déjà un exploit en soi, car il y a des voix 
dans l’esprit qui veulent profiter du désir sensuel, de la malveillance ou de la colère. 
Notre objectif principal ici est donc de vous faire comprendre qu’il serait bon de 
dépasser ces empêchements, au moins pour le moment.

Beaucoup de réflexions ici se concentreront sur les inconvénients des empêchements, 
afin que vous puissiez commencer à abandonner votre attachement à ceux-ci et être plus 
fidèle à votre attachement aux voix dans votre esprit qui veulent s’apaiser et trouver une 
certaine paix intérieure.

En se focalisant sur les inconvénients de ces empêchements, le Bouddha propose 
également une autre stratégie : essayer de localiser leur attrait, c’est-à-dire ce qui, en eux, 
attire une partie de votre esprit. Si vous ne parvenez pas à voir clairement leur attrait, 
alors peu importe à quel point vous pouvez vous focaliser sur leurs inconvénients, vous 
tomberez toujours sous leur charme lorsque votre détermination faiblira. L’attrait aime 
se cacher dans les recoins secrets de votre esprit. Il exerce son pouvoir par une campagne 
de chuchotements. Ce n’est que lorsque vous pourrez localiser l’attrait et voir à quel 
point il est stupide que vous serez capable d’y résister.

• Par exemple, avec le désir sensuel : lorsqu’il parle de sensualité, le Bouddha ne fait 
pas tant référence aux plaisirs sensuels qu’à notre fascination à y penser, à les planifier, à 
s’en souvenir. C’est à cela que vous êtes vraiment accro. Et c’est cela qui détruit la 
concentration. Combien de temps faut-il pour manger une pizza ? Pas longtemps. Mais 
vous pouvez penser à la pizza pendant des heures. Il en va de même pour le sexe : cela ne 
prend pas beaucoup de temps, mais nous sommes tellement habitués à considérer ces 
fantasmes comme attrayants que nous les tenons pour acquis et pouvons passer des 
heures à y penser. 

Le Bouddha propose donc un remède puissant pour remettre en question l’attrait. Sa 
stratégie de base consiste à se focaliser d’abord sur le côté peu attrayant de l’objet de nos 
fantasmes sensuels, puis sur le côté peu attrayant de notre désir de fantasmer lui-même.

Avec la nourriture, il vous fait réfléchir aux aspects les moins attrayants de ce que vous 

565



mangez. Il commence par sa provenance. Elle provient de la terre, de la chair d’animaux 
morts. Ou, dans le cas du fromage, des sécrétions glandulaires de chèvres, de vaches et de 
brebis.

Ensuite, il vous fait réfléchir à ce qui lui arrive lorsqu’elle entre dans votre bouche et 
lorsqu’elle ressort à l’autre bout. Notre corps est étrange. Il ne peut pas absorber 
directement les nutriments contenus dans les délicieux aliments qui se trouvent dans 
votre assiette. Il doit les transformer à l’aide de ses sucs digestifs en quelque chose que 
nous ne mettrions jamais dans notre bouche. Ce n’est qu’alors qu’il peut les absorber 
dans les tunnels sombres de votre système digestif. 

Une fois que vous avez réfléchi à cela, vous pouvez penser à toutes les choses que nous 
avons tendance à faire pour satisfaire nos fantasmes sur le goût que devrait avoir la 
nourriture et aux efforts que nous déployons pour satisfaire ces fantasmes. Et puis tout 
cela finit dans les toilettes. 

Il en va de même pour notre fascination pour le corps humain, la fierté que nous 
éprouvons pour notre corps ou le désir que nous ressentons pour un autre corps. Le 
Bouddha nous invite à contempler ce qui se trouve à l’intérieur du corps : tous ses 
différents organes. Il vous demande d’imaginer que vous les retirez du corps, comme 
vous retireriez du riz ou des haricots d’un sac, et de les contempler un par un jusqu’à ce 
que vous vous rendiez compte qu’il n’y a rien qui vaille vraiment la peine d’être fier ou 
désirable.

Par exemple, si nous retirions tous notre foie et le posions devant nous sur scène, 
personne ne serait intéressé de voir qui a le plus beau foie. Alors pourquoi pouvons-nous 
visualiser cela et pourtant l’oublier si facilement et recommencer à ressentir de la fierté et 
du désir ? C’est parce que nous voulons ressentir le désir et que nous voulons ressentir la 
fierté. C’est là que vous devez examiner votre désir de fantasmes sensuels et voir qu’il 
n’est pas non plus attrayant. 

Le Bouddha donne ici de nombreuses analogies. Les fantasmes sensuels sont comme 
un chien qui mâche un os sans viande. Il n’en tire aucune nourriture et, comme Ajaan 
Lee aimait à le souligner, le seul goût qu’il obtient est celui de sa propre salive.

Les fantasmes sensuels sont comme un rêve. Lorsque vous vous réveillez, les belles 
choses que vous avez vues dans votre rêve ont disparu.

Dans le même temps, lorsque vous agissez selon vos fantasmes sensuels, vous vous 
mettez en danger. Vous êtes comme un faucon avec un morceau de viande. D’autres 
faucons et corbeaux vous suivront et tenteront de vous l’arracher, allant même jusqu’à 
vous tuer. Pour satisfaire ces fantasmes, il faut la coopération d’autres personnes, qui 
peuvent se retirer à tout moment. Le Bouddha donne l’analogie d’un homme qui a 
emprunté un char et des ornements à d’autres personnes et qui se promène en les 
exhibant comme s’ils lui appartenaient. Si les propriétaires le voient, ils peuvent 

575



reprendre ces objets à tout moment, et l’homme n’a aucun motif de se plaindre.
Bien sûr, l’esprit résiste à ce genre de contemplation, mais c’est précisément là que 

vous devez regarder : là où il résiste. Qu’est-ce qu’il essaie de protéger en résistant ainsi ? 
C’est là que vous trouverez l’attrait. Et vous savez que cet attrait doit être quelque chose 
d’éphémère et, au fond, de stupide ou d’enfantin. Sinon, vous n’auriez pas besoin de le 
protéger et de le dissimuler autant.

Parfois, l’attrait réside dans l’image que vous avez de vous-même lorsque vous pensez 
au plaisir sensuel : le rôle que vous jouez dans ce fantasme ou le simple fait que vous 
pouvez fantasmer, la fierté que vous pouvez éprouver à l’idée de « pouvoir penser à 
toutes sortes de plaisirs sensuels », la fierté que vous éprouvez à être exigeant dans le 
choix de vos plaisirs ou le pouvoir de votre imagination à imaginer de nouveaux plaisirs 
sensuels.

Mais cela vaut-il la peine de souffrir autant ? Si c’était tout ce que le monde avait à 
offrir, on pourrait affirmer que cela en vaut la peine. Mais le Bouddha nous offre quelque 
chose de bien meilleur. Alors pourquoi ne pas donner leur chance à ses enseignements ? 

Lorsque vous pouvez penser de cette manière, vous serez peut-être disposé à attaquer 
les choses directement à leur source. Si vous vous adonnez à un fantasme, essayez de faire 
ce que les psychologues appellent « empoisonner le fantasme ». Si l’attrait réside dans la 
fierté, essayez de penser à quelqu’un dans le fantasme qui vous méprise secrètement. Ou 
si vous fantasmez sur la nourriture : vous allez dans un restaurant une étoile Michelin. Il 
s’avère que le chef voulait trois étoiles, alors pour se venger de ne pas avoir obtenu la note 
qu’il souhaitait, il est devenu fou. Il met des ordures dans la nourriture, puis les dissimule 
avec des épices et des herbes.

On raconte une histoire qui s’est déroulée au Japon après la Seconde Guerre 
mondiale. Les forces d’occupation américaines se rendaient dans des restaurants 
japonais, et les chefs japonais mettaient des excréments humains dans la nourriture, puis 
les dissimulaient avec des épices et les servaient aux Américains.

Voici quelques moyens de vous débarrasser de vos désirs sensuels. Si vous pouvez rire 
de vos fantasmes sensuels, cela vous permettra de vous en débarrasser au moins assez 
longtemps pour que votre esprit retrouve sa concentration.

• Quant à la malveillance, le Bouddha utilise de nombreuses stratégies pour s’en 
débarrasser. La malveillance n’est pas une simple colère. C’est la colère qui accompagne 
le désir de voir quelqu’un souffrir. Nous pouvons souvent dissimuler notre malveillance 
en nous disant qu’elle est justifiée, que la personne a vraiment fait quelque chose de mal 
et mérite de souffrir pour cela. Justice peut alors être rendue.

Ici, le Bouddha vous invite à remettre en question à la fois votre colère et votre 
conception de la justice.

En ce qui concerne la colère, il souligne d’abord que vous avez tendance à faire des 

586



choses stupides lorsque vous êtes en colère. L’esprit se rétrécit et ce qui semble juste 
lorsque vous êtes en colère vous nuit souvent. Lorsque la colère disparaît, votre champ de 
vision s’élargit et vous voyez le mal que vous avez fait. Pourtant, aucun regret ne peut 
revenir en arrière et réparer ce mal. Ainsi, au milieu de la colère, vous devez garder une 
certaine dose de sati. Souvenez-vous des choses stupides que vous avez faites sous 
l’emprise de la colère dans le passé. Ensuite, retenez-vous de faire ou de dire quoi que ce 
soit jusqu’à ce que vous puissiez contrôler votre colère. De cette façon, vous voyez qu’il 
est dans votre intérêt d’essayer de surmonter votre colère afin de pouvoir réfléchir 
clairement à la situation et trouver une réponse efficace. Vous êtes alors prêt à examiner 
la situation de manière plus objective, de façon à apaiser votre colère.

Une façon d’y parvenir est de vous concentrer sur les bonnes actions que l’autre 
personne a accomplies par le passé. Le Bouddha propose une image que vous pouvez 
utiliser dans ce cas. Vous traversez un désert. Vous avez chaud, vous êtes fatigué, vous 
tremblez de soif. Vous tombez sur une empreinte de vache contenant un peu d’eau. Vous 
réalisez que si vous essayez de ramasser l’eau avec votre main, vous la rendrez boueuse. 
Vous devez donc vous mettre à quatre pattes et la boire à petites gorgées. Vous ne 
voudriez pas que quelqu’un vienne vous prendre en photo à ce moment-là et la mette sur 
Facebook ou Instagram, mais vous réalisez que c’est ce que vous devez faire. Ne laissez 
pas votre fierté vous empêcher de vous nourrir.

De la même manière, si vous êtes en colère contre quelqu’un, vous pourriez penser 
qu’il est humiliant de penser à ses bonnes qualités. Mais vous vous souvenez que vous 
avez besoin de sa bonté, car lorsque vous ne voyez pas la bonté des autres, il vous est très 
difficile d’encourager la bonté en vous-même.

Vous avez donc besoin de l’eau de la bonté des autres pour nourrir l’eau de votre 
propre bonté. Sinon, vous vous surprendrez à les maltraiter très facilement.

Si vous ne voyez rien de bon chez l’autre personne, alors vous devez éprouver de la 
compassion pour elle. Elle crée beaucoup de mauvais kamma, mais son mauvais kamma 
ne vous entraînera pas en enfer. Il ne vous entraînera en enfer que si vous la maltraitez. 
L’image que le Bouddha donne ici est celle d’une personne qui traverse un désert et 
trouve un malade sur le bord de la route. Peu importe qui est cette personne ou ce qu’elle 
a fait, vous éprouvez de la compassion. 

Quant à votre sens de la justice, les idées de justice ne fonctionnent que si vous 
connaissez le début et la fin de l’histoire. Vous pouvez alors déterminer qui a fait quoi, 
qui a été le premier à mal se comporter ou à réagir de manière excessive aux actions de 
l’autre partie. Votre capacité à établir un bilan précis est ce qui vous donne le sentiment 
que vos idées sur la justice sont objectives. Mais dans le monde de la renaissance, où nous 
changeons constamment de rôle en passant d’une vie à l’autre, où l’histoire a-t-elle 
commencé ? Tout bilan que vous pourriez établir n’est que partiel.

596



Dans un cas comme celui-ci, le Bouddha dit que la seule façon de sortir du cycle 
samsarique des vengeances est de pardonner à l’autre personne et de lui témoigner de la 
bienveillance. Vous n’avez pas besoin d’aimer l’autre personne. Décidez simplement que 
vous n’allez pas lui faire de mal. C’est la seule façon de mettre fin à ces choses.

Ensuite, vous devez rechercher l’attrait de la colère. Premièrement, elle vous donne 
un sentiment de pouvoir. Parfois, vous avez l’impression qu’elle vous libère de vos 
inhibitions. Mais vous devez vous rappeler que lorsque vous êtes en colère, comme je l’ai 
dit, vous avez une vision en tunnel, vous ne voyez donc pas vraiment les choses 
clairement. Vous perdez votre sentiment de honte et de componction. L’attrait de la 
malveillance réside dans la croyance que votre sens de la justice est objectif. Mais lorsque 
vous voyez que cet attrait vous trompe et que vous pouvez en fait penser plus clairement 
et plus efficacement lorsque vous n’êtes pas en colère, vous serez plus disposé à cesser de 
vous identifier à la colère et à vouloir réellement la dépasser. 

Comme je l’ai dit plus tôt, ces approches ne visent pas à vous faire renoncer une fois 
pour toutes à la sensualité ou à la malveillance. Si vous pensez qu’on vous demande de 
faire cela, une partie de votre esprit se rebellera. On vous demande simplement de mettre 
ces émotions de côté pour le moment et de donner à votre désir de calme mental et de 
concentration une chance de réussir. Lorsque vous maîtriserez de mieux en mieux votre 
concentration, le plaisir et le sentiment de bien-être intérieur modifieront votre état 
d’esprit. Et vous considérerez d’un œil plus favorable toute contemplation qui vous 
permettra de connaître une plus grande liberté et une plus grande paix.

2 4  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

Questions-réponses

Nous commencerons par deux questions demandant plus d’instructions sur la 
méditation en marchant.

Lorsque vous méditez en marchant, vous pouvez choisir comme objet soit les pas de 
vos pieds, soit votre respiration. Il n’est pas nécessaire d’essayer de coordonner les deux. 
Décidez-vous avant de vous mettre en route. Chaque fois que vous empruntez le chemin, 
commencez avec une intention très ferme : vous allez vous concentrer soit sur votre 
respiration, soit sur vos pas, et vous allez rester concentré sur cette intention jusqu’à la 
fin du chemin. Vous n’allez pas penser à autre chose qu’à cette marche. Puis, lorsque 
vous arrivez à l’autre bout, arrêtez-vous, faites demi-tour et décidez de rester concentré 
sur votre objet jusqu’à l’autre bout du chemin. 

Si vous vous focalisez sur votre respiration, essayez de vous concentrer sur une partie 

606



du corps qui bouge le moins possible pendant la marche, par exemple le milieu de la 
poitrine ou le milieu de la tête. Si vous choisissez de rester focalisé sur vos pieds, assurez-
vous d’avoir un mot de méditation qui accompagne les pas de vos pieds. « Bouddho » 
est un mot couramment utilisé. « Bouddho » signifie « éveillé ». Lorsque vous posez un 
pied au sol, pensez « Boud ». Lorsque vous posez l’autre pied, pensez « -dho ». « 
Boud-dho, boud-dho ». Si vous n’aimez pas Bouddho, choisissez un autre mot. Vous 
pouvez aussi penser « gauche, droite ». Tout ce que vous voulez. Voilà les instructions 
de base. 

Q : Je médite plus facilement dans un espace spacieux où mon esprit peut mieux se 
détendre. Mais lorsque je suis en groupe, comme en ce moment, ma respiration devient 
moins fluide et je sens des énergies agitées autour de moi. Auriez-vous des conseils pour 
rester calme et concentré lorsque je médite avec beaucoup de gens ? 

R : Effacez cette perception qu’il y a beaucoup de gens. Rappelez-vous que tous les 
atomes contiennent beaucoup d’espace. Les personnes qui vous entourent sont 
composées d’atomes et sont pleines d’espace. Pensez donc à l’espace autour de vous qui 
pénètre tout le monde et s’étend à l’extérieur, à travers les murs du bâtiment.

Ce n’est pas une fausse perception. Il y a beaucoup d’espace ici. Concentrez-vous 
simplement là-dessus, puis focalisez-vous sur votre respiration, en inspirant et en 
expirant à travers cet énorme espace.

Q : Comment gérer une tension persistante ou chronique au niveau du visage et de la 
gorge ? J’ai l’impression que mon énergie est bloquée et cette sensation est très forte. 
Parfois, cela peut être accablant. Je me demande quelle attention y accorder. Dois-je m’y 
intéresser tant que cela ne me submerge pas ? 

R : Lorsque vous avez des bandes de tension comme celle-ci, il existe différentes 
façons de les gérer. L’une d’elles consiste à respirer autour d’elles. L’autre consiste à 
imaginer l’énergie de la respiration entrer directement en elles depuis toutes les 
directions lorsque vous inspirez, puis sortir dans toutes les directions lorsque vous 
expirez. Tant que cela ne vous submerge pas, vous pouvez rester assis ainsi. Si cela vous 
submerge, focalisez-vous sur une autre partie du corps. 

Q : Comment créer de la joie pendant la méditation ?
R : Chaque fois que vous êtes tenté de vous laisser distraire et que vous y résistez, 

soyez fier de vous. Dites-vous : « J’ai vaincu ce kilesa ». Ou si vous avez tendance, après 
trois respirations, à vous laisser distraire, et que vous arrivez à en faire cinq ou six, 
félicitez-vous. 

En d’autres termes, vous travaillez à développer un savoir-faire, et la seule façon d’y 

616



arriver est d’être fier de chaque petit pas en avant. Ajaan Maha Bua disait qu’il fallait voir 
chaque petit morceau d’écorce tomber de l’arbre de vos kilesas et en être fier. Chaque 
petit morceau en vaut la peine. 

Q : Pouvez-vous revenir sur les quatre étapes que vous avez mentionnées et rappeler 
dans quel contexte elles doivent être utilisées ? Premièrement, localisez la zone. 
Deuxièmement, remarquez ce que vous ressentez. Troisièmement, remarquez vos 
perceptions. Et quatrièmement, lâchez prise. Merci.

R : Ce sont les quatre étapes à suivre lorsque vous examinez votre corps pendant que 
vous pratiquez la méditation sur la respiration.

• Localisez la partie du corps sur laquelle vous allez vous focaliser et demandez-vous : 
« Où exactement est-ce que je ressens cela en ce moment ? »

• La deuxième étape consiste à l’observer pendant un moment pour voir comment 
sont les sensations lorsque vous inspirez et expirez.

• La troisième étape consiste à essayer de respirer d’une manière qui soit agréable à cet 
endroit.

• Et enfin, si vous ressentez une tension ou une crispation dans cette partie du corps, 
laissez-la se détendre. Si vous faites quelque chose qui maintient ou augmente cette 
tension, arrêtez de le faire.

Q : Vous avez parlé aujourd’hui du sang qui peut stagner après être resté dans une 
certaine position pendant un certain temps. Je m’assois rarement les jambes croisées, car 
j’ai l’impression qu’après 20 minutes, un pied ne reçoit plus de sang. Comme il existe 
d’autres positions pour méditer et que je m’inquiète sincèrement de cet effet lorsque cela 
se produit, je ne m’assois jamais les jambes croisées. Pour moi, cette douleur est différente 
de celle du dos. Je n’ai pas peur que cela nuise à mon dos. Conseillez-vous de le faire 
quand même et d’apprendre à gérer cette douleur et ces inquiétudes ?

R : Mes pieds s’engourdissent de temps en temps depuis 55 ans et ils fonctionnent 
toujours. Mais pour ce qui est de s’habituer à la douleur de la position assise les jambes 
croisées, je dirais que cela dépend de votre âge. Si vous êtes jeune, c’est bien d’apprendre 
à assouplir votre corps de cette manière. En vieillissant, il est de plus en plus difficile 
d’assouplir son corps. Cela ne fait pas vraiment mal aux pieds. L’avantage de cette 
position est que vous pouvez vous asseoir et méditer n’importe où. Vous vous promenez, 
vous voyez un joli rocher par terre et vous pouvez vous asseoir immédiatement. Vous 
n’avez pas besoin de retourner chercher votre coussin ou votre banc.

Q : Comment savoir quel type de douleur il faut endurer ?
R : Si vous souffrez d’une blessure de longue date, essayez de vous asseoir uniquement 

626



si cela n’aggrave pas la blessure. Mais si vous constatez, en vous levant après la 
méditation, que vous devez boiter pendant dix minutes, c’est le signe que vous avez 
dépassé votre seuil d’endurance à la douleur. La position ne vous convient pas.

Q : Cette question est une longue description de la façon dont la méditation se passe 
très mal, puis très bien. La personne traverse une période très difficile, puis va méditer en 
marchant, et au retour tout va très bien, mais le lendemain, cela recommence. Alors que 
faire ?

R : Bienvenue à la méditation. C’est ainsi lorsque vous commencez : vous tâtonner. 
L’important, c’est que lorsque cela semble vraiment mauvais, vous vous rappeliez que 
cela va s’améliorer après un certain temps, alors ne déprimez pas, ne vous découragez pas, 
persévérez. Lorsque cela se passe bien, ne vous reposez pas sur vos lauriers. Quand vous 
sortez d’une bonne séance, essayez de vous souvenir où vous étiez focalisé et comment 
vous respiriez, et voyez si vous pouvez recréer ces conditions lors de votre prochaine 
méditation. Et si votre esprit est dans un bon état à la fin de la méditation, voyez si vous 
pouvez maintenir cet état d’esprit lorsque vous vous levez et marchez.

Q : Dans votre dernier livre, Beyond Desire & Passion, dans le chapitre « Other Maps 
of Concentration », vous mentionnez l’expérience visuelle de la lumière et des formes 
comme une porte vers le jhāna, puis vers la vision pénétrante. Puis-je me connecter à ces 
formes, en utilisant cette technique pour fusionner avec elles ou m’y absorber ?

Ces formes de lumière changent constamment, jusqu’à ce qu’un spectacle de lumière, 
un nimitta, devienne stable. L’inattention et la paresse sont pour moi un obstacle 
majeur, je suppose. Les lumières et les formes apparaissent spontanément dans la vie 
normale, dans n’importe quelle situation. Comment y travailler ?

R : Si vous voyez de la lumière apparaître pendant votre méditation, essayez de voir si 
vous pouvez la contrôler. Si elle change, essayez de voir si vous pouvez la stabiliser. Et si 
elle est d’une autre couleur, essayez de la rendre blanche ou blanc cassé. Une fois qu’elle 
est blanche, demandez-vous : « Puis-je la faire disparaître ? Puis-je la faire réapparaître ? 
» Éloignez-la, rapprochez-la. Si vous la maîtrisez totalement de cette manière, alors 
amenez-la dans le corps. Cela vous procurera une grande sensation de fraîcheur. Si vous 
ne pouvez pas la contrôler, laissez-la de côté.

Q : Le premier jour, vous nous avez parlé d’un conseil que vous avez donné à une 
mère qui n’avait pas le temps de méditer, afin qu’elle se concentre vraiment sur ce qu’elle 
fait. Cela peut-il avoir le même effet que la méditation assise ?

R : Cela n’a pas le même effet, mais c’est mieux que rien. Le mieux à faire est, si votre 
enfant vous accorde cinq minutes de temps libre, de prendre cinq minutes pour vous 

636



asseoir et méditer. 

Q : Les désirs habiles, y compris celui de mettre fin à la souffrance : sont-ils des formes 
de désir qui mènent à la souffrance ? Ou existe-t-il deux types de désirs différents ?

R : Tout désir implique une certaine forme de stress. Certains désirs sont stressants et 
n’aboutissent à rien. D’autres désirs impliquent une certaine quantité de stress, mais ils 
mènent en fait à la fin du stress. Nous essayons ici de nous concentrer sur ce deuxième 
type de désir. Une fois que ces désirs ont fait leur travail, vous pouvez également les 
abandonner. 

Q : Le cycle de vie du désir : comment est-il lié aux trois types de fabrication ? 
Comment fonctionne-t-il ? Pourriez-vous développer ce point ? De l’initiation à la 
production, à l’exécution et à la fin du désir.

R : Ce n’est pas vraiment un cycle. À chaque instant, vous disposez d’une matière 
première issue de vos actions passées, et l’esprit est très occupé à essayer de créer une 
expérience à partir de cette matière première. Ensuite, il doit mettre cette expérience de 
côté pour se concentrer sur la prochaine livraison de matière première. C’est comme un 
artisan qui fabrique quelque chose très rapidement et le jette, fabrique quelque chose très 
rapidement et le jette.

Lorsque nous méditons, nous essayons de faire une chose de manière répétée pendant 
un certain temps afin de pouvoir réellement observer ce processus de désir et de 
fabrication au moment où il se produit.

Q : De quelle manière le désir, qu’il soit habile ou malhabile, est-il lié à ce qui est 
moral ou immoral ? La distinction est-elle sociologique, c’est-à-dire définie par la 
culture ? Et dans ce cas, en quoi le désir habile, tel que le définit le bouddhisme, peut-il 
être universel par rapport aux origines indiennes du bouddhisme ? 

R : Sur les cinq préceptes, quatre sont totalement universels : les préceptes contre le 
meurtre, le vol, le mensonge et la consommation de substances intoxicantes. Celui qui a 
une définition un peu plus culturelle concerne les relations sexuelles illicites. Quels types 
de relations sont considérés comme normales et légales dans une culture particulière : 
c’est ce qui est défini comme acceptable dans les cinq préceptes. Par exemple, dans 
certaines cultures, un homme peut avoir plusieurs épouses, tandis que dans d’autres, cela 
n’est pas possible. Donc, si vous vivez dans une culture de ce type, alors avoir plusieurs 
maris ou plusieurs épouses serait acceptable. Vous n’enfreindriez pas le précepte. 

Mais tuer, c’est tuer partout dans le monde. Mentir, c’est mentir. Consommer de 
l’alcool nuit à votre sati, même en France.

Cependant, il est important de noter que lorsque le Bouddha a défini ce qui est habile 

646



et ce qui ne l’est pas, la distinction était basée sur ce qui mène à la fin de la souffrance et 
ce qui constitue un obstacle à la fin de la souffrance. Cela ne repose pas sur la culture. Elle 
est basée sur la prise de conscience de l’effet que vos actions ont sur votre capacité à 
développer votre concentration et votre discernement. Le Bouddha propose un 
programme d’entraînement pour mettre fin à la souffrance, et vous pouvez juger au 
mieux de son efficacité en l’adoptant comme hypothèse de travail du mieux que vous 
pouvez.

Q : Si la souffrance provient du désir, alors en tant que laïc, comment choisir une 
carrière sans désir ni devenir ? Comment quitter son emploi ou son partenaire sans désir 
ni devenir ?

R : Fondamentalement, il y aura de la souffrance dans les deux cas, que ce soit en 
embrassant une carrière ou en envisageant un divorce. Essayez de choisir la ligne de 
conduite qui cause le moins de tort possible. Ce problème ne concerne pas seulement les 
laïcs, mais aussi les moines. Devenir moine est une forme de désir de devenir. Vous 
apprenez à le faire d’une manière qui minimise la souffrance. 

Q : Cette question vient d’une personne qui a affaire à une autre personne 
malveillante et manipulatrice, presque au point d’en être risible. La personne qui pose la 
question voit tout cela. Pourtant, même si cette personne a de la bienveillance et 
comprend bien la souffrance de l’autre, mais qu’elle essaie en même temps de préserver 
son équilibre et son bien-être, n’est-il pas préférable de simplement rompre cette 
relation, de la déraciner, de déraciner le pouvoir que l’autre personne essaie d’exercer sur 
elle ? 

R : Avoir de la bienveillance et de la compassion ne signifie pas que vous devez rester 
avec quelqu’un. Parfois, on se rend compte que la meilleure chose à faire est de se séparer. 
Il y a quelques années, j’ai raconté l’histoire d’Ajaan Fuang et du serpent dans sa hutte. Il 
est entré dans sa hutte et a vu un serpent se glisser derrière un petit meuble. Il a donc 
considéré cela comme un test de sa bienveillance. Pendant trois jours, il a laissé le serpent 
rester là. Puis, à la fin du troisième jour, il a dit : « Bon, ça suffit. » Il s’est assis et a 
médité, après avoir laissé la porte ouverte, et il a dit au serpent dans son esprit : « Nous 
appartenons à des espèces différentes, donc des malentendus peuvent facilement 
survenir. Tu peux être très heureux là-bas dans les bois. Ce n’est pas que j’ai de la 
malveillance à ton égard, c’est juste que je pense que ce serait mieux pour nous deux si tu 
y allais. » Et le serpent est parti.

Parfois, la meilleure chose à faire est de rompre la relation avec beaucoup de 
bienveillance.

656



Q : Comment acquérir plus d’équanimité et l’utiliser dans la vie quotidienne ? 
Merci. 

R : Vous devez vous rappeler que chacun a son propre kamma. Il y a des moments où 
vous pouvez avoir une influence sur quelqu’un d’autre et d’autres où vous ne le pouvez 
pas, c’est pourquoi la contemplation de l’équanimité commence par : « Tous les êtres 
sont responsables de leurs actions. » Développez donc l’attitude suivante : « Il y aura 
toujours des moments où je ne pourrai pas amener cette autre personne à faire ce que je 
pense être le mieux pour elle. Si mon bonheur dépend de ce que fait l’autre personne, je 
me mets dans une position misérable. » C’est pourquoi vous essayez de développer une 
source de bonheur à l’intérieur de vous-même. Il est alors plus facile de supporter le 
comportement malhabile de l’autre personne.

Q : Comment développer des objectifs habiles pour soi-même en tant que 
consommateur ? Cela semble difficile si la partie productrice de soi-même ne se sent pas 
très puissante.

R : C’est là que vous devez vraiment encourager votre producteur en lui disant que, 
oui, vous pouvez créer davantage de causes de bonheur dans votre vie. Quant aux 
objectifs que vous vous fixez en tant que consommateur, fixez-les dans un ordre 
progressif. Autrement dit, si vous vous dites : « Je vais atteindre l’entrée dans le courant 
avant la fin de cette retraite, sinon... », vous vous exposez à des problèmes. Mais si vous 
vous dites : « Aujourd’hui, je vais essayer de rester focalisé sur ma respiration autant que 
je peux », c’est un objectif beaucoup plus réaliste.

Q : J’ai lu qu’un des disciples du Bouddha, le vénérable Moggallana, avait été battu à 
mort : comment est-ce possible ? Je pensais que le kamma ne conditionnait que nos 
pensées et notre conscience, mais ici, il s’agit de quelque chose d’extérieur. Pouvez-vous 
m’expliquer ?

R : Le kamma peut influencer à la fois les conditions internes et externes. Vous 
pouvez avoir une influence sur ce qui se passe dans votre esprit et également sur les 
événements extérieurs qui vous affectent. Quant à savoir comment cela fonctionne, le 
Bouddha a dit que si vous essayez de le comprendre, vous deviendrez fou. 

Le mieux est simplement d’essayer de continuer à créer du bon kamma tout le temps. 
Cette histoire, d’ailleurs, se trouve dans les commentaires, et non dans le Canon, elle n’a 
donc pas tout à fait la même autorité que le Canon. Mais le principe reste valable : vos 
actions actuelles peuvent influencer les conditions extérieures actuelles et futures.

Q : Than Ajaan, concernant la mort et la renaissance, premièrement, pourriez-vous 
nous faire part de vos réflexions sur la manière d’utiliser habilement les trois fabrications 

666



pendant que le corps est en train de mourir, et également dans les derniers instants avant 
la mort ?

Deuxièmement, pourriez-vous également nous faire part de vos réflexions sur le désir 
habile d’une bonne renaissance ? Les intentions ou les désirs d’une renaissance céleste, 
ou même le désir de renaître dans un paradis spécifique, sont-ils habiles ou utiles ? Ou si 
nibbāna est le but, devrait-on placer son désir sur une bonne renaissance dans le monde 
humain, car j’ai entendu dire qu’il offre de meilleures chances de réaliser nibbāna ?

R : Lorsque vous êtes en train de mourir, votre capacité à utiliser la fabrication 
corporelle – en d’autres termes, votre respiration – dépendra de l’état de votre corps. J’ai 
vu des cas où la respiration était très, très difficile pour les personnes au moment de leur 
mort. Dans d’autres cas, la respiration est très paisible. Si vous pouvez la rendre paisible, 
cela vous aidera. Si vous n’y parvenez pas, concentrez-vous sur les fabrications verbales et 
mentales : la façon dont vous vous parlez à vous-même et les images que vous gardez à 
l’esprit. 

Il existe un livre en anglais intitulé Straight from the Heart, disponible sur 
dhammatalks.org. Il s’agit d’une série d’enseignements qu’Ajaan Maha Bua a donnés à 
une femme mourante d’un cancer. Il donne de nombreuses instructions sur la façon de 
se parler à soi-même lorsqu’on est en train de mourir et sur les perceptions à garder à 
l’esprit. 

Dans le canon pali, ils font la même chose. En résumé, si vous ressentez une douleur 
intense au moment de la mort, vous vous dites : « Cela prendra fin avec la mort du corps, 
mais la conscience continuera », et vous vous concentrez sur votre conscience. Dites-
vous : « Si je peux atteindre l’éveil maintenant, je vais essayer de le faire maintenant. Si je 
ne peux pas, je veux renaître dans un endroit où je pourrai trouver le vrai Dhamma et le 
pratiquer. » 

Quant à savoir si ce sera dans le monde humain ou dans celui des devas : un soir, au 
monastère, Ajaan Suwat est sorti de sa hutte et a vu un groupe de personnes laïques assis 
devant le hall de méditation. Sorti de nulle part, il a dit : « Le monde humain va devenir 
un endroit assez mauvais pour pratiquer. Si vous avez le choix, essayez de renaître dans 
un paradis où vous pourrez pratiquer le Dhamma. » Il existe des niveaux de paradis où 
les devas pratiquent. Le problème, c’est qu’il existe aussi des niveaux où ils ne pratiquent 
pas.

Le Canon raconte l’histoire d’un deva qui vient de naître, et l’un des autres devas 
autour de lui lui dit : « Je me souviens de toi. Nous chantions ensemble sur Terre. Alors 
chantons encore un peu. » Puis ils commencent à pratiquer ensemble.

Mais il existe aussi un niveau de paradis où les devas sont un peu comme des 
adolescents. Ils ne pensent qu’au sexe, à la musique et aux véhicules rapides. Ils ne 
pratiquent pas. Essayez donc de choisir un endroit où vous pouvez pratiquer le vrai 

676



Dhamma. Vous devez maintenir cette intention jusqu’à votre mort. 

Q : Ceci est en réponse à ce que j’ai dit ce matin au sujet des cuisiniers japonais après 
la Seconde Guerre mondiale. C’est un peu une version française de l’histoire :

Grand-mère Artémise était la grand-tante de ma mère. Elle vivait à Braux, un petit 
village des Ardennes. C’était une forte femme. Un jour, elle aurait jeté son mari par la 
fenêtre. De 1914 à 1918, l’armée allemande occupa les Ardennes. Artémise savait crier 
après les soldats qui auraient voulu réquisitionner ses rutabagas, mais ils venaient chaque 
jour boire le café chez elle. Et chaque jour, elle pissait dans le café.

 

2 4  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Octuples voies

Hier soir, nous avons parlé des quatre déterminations, l’ensemble de valeurs que le 
Bouddha vous invite à adopter afin de mettre de l’ordre dans vos désirs et de les orienter 
vers l’objectif de mettre fin à la souffrance.

Ce soir, nous commencerons à parler des stratégies qu’il recommande pour mettre en 
œuvre ces déterminations.

Vous vous souvenez peut-être que la solution du Bouddha au problème des désirs 
multiples consiste à se tenir à une détermination principale. Vous devez donc faire 
preuve de discernement pour comprendre comment les désirs se forment et sont jugés. 
Au lieu de fonder vos décisions sur une définition de qui vous êtes dans un monde 
particulier, il propose de souhaiter la meilleure chose possible, puis d’ordonner votre 
perception de vous-même et du monde autour de cela. En chemin, vous utiliserez de 
nombreux devenirs différents et de nombreuses perceptions différentes de qui vous êtes 
et de ce qu’est le monde, mais ensuite, lorsque vous atteindrez votre but, vous les 
abandonnerez toutes. 

Le cadre de cette approche est constitué des quatre nobles vérités.

• La première vérité est la vérité de la souffrance ou du stress.
• La deuxième est la cause de la souffrance ou du stress.
• La troisième est la fin de la souffrance.
• Et la quatrième est la voie vers la fin de la souffrance.

Dans les deux premières vérités, le Bouddha décrit essentiellement ce que vous faites 
déjà.

En décrivant la première vérité, il commence par énumérer de nombreuses formes 

687



de souffrance : il y a le stress de la naissance, du vieillissement, de la maladie et de la mort. 
Le stress de ne pas obtenir ce que vous voulez. Le stress d’avoir à supporter ce que vous 
n’aimez pas. Le stress d’être séparé de ce que vous aimez.

Il réduit ensuite toutes les formes de stress de la liste à un dénominateur commun, qui 
est la passion et le désir se nourrissant des cinq agrégats. Ces agrégats sont :

La forme de votre corps.
Les sensations – et ici, nous parlons des sensations plaisantes, déplaisantes, ou ni 

plaisantes ni déplaisantes.
Les perceptions, qui sont les étiquettes que vous appliquez aux choses : « Ceci est un 

microphone. Ceci est un pupitre. » « Cela signifie ceci ou cela. »
Le quatrième agrégat est celui des fabrications, lorsque vous assemblez vos pensées.
Et enfin, la conscience, qui est la conscience des six sens : les cinq sens physiques plus 

l’esprit comme sixième sens.

Donc, notre passion et notre désir pour ces choses, qui se nourrissent de ces choses : 
c’est l’essence même de la souffrance.

La deuxième vérité, la cause de la souffrance, est la passion et le désir qui veulent se 
nourrir de ces choses. Le Bouddha décrit trois types de désirs qui veulent se nourrir des 
agrégats : le désir de sensualité, le désir de devenir et le désir de non-devenir. 

Nous avons déjà expliqué la sensualité – votre fascination pour les fantasmes sensuels 
– et vous vous souvenez peut-être que le devenir signifie endosser une identité dans un 
monde d’expérience. Le désir de non-devenir signifie vouloir détruire les devenirs que 
vous avez déjà.

Ce sont les deux premières vérités, des choses que vous faites déjà.
Quant aux vérités numéro trois et quatre, le Bouddha décrit ce que vous devez 

apprendre à faire pour mettre fin à la souffrance. La troisième vérité est la cessation de la 
souffrance, ce qui signifie la fin de la passion et du désir. C’est une dépassion totale, 
même vis-à-vis de la dépassion elle-même.

La quatrième vérité, cependant, celle de la voie vers la cessation de la souffrance, 
implique la passion et le désir pour les étapes qui vous mèneront à cette troisième vérité. 
Par exemple, dans l’effort juste, qui est l’un des facteurs de la voie, vous générez le désir 
de développer des états mentaux habiles et d’abandonner ceux qui ne le sont pas. Mais 
ensuite, lorsque vous atteignez le but, la voie elle-même devient également un objet de 
dépassion.

Il y a un passage dans le Canon qui décrit cette dynamique. Un brahmane vient voir 
le Vénérable Ānanda, qui séjourne dans un parc. Il demande à Ānanda : « Cette pratique 
que vous faites, quel est son but ? » Ānanda répond : « Une façon de décrire le but serait 
de dire qu’il est de mettre fin au désir. » Le brahmane dit : « Y a-t-il une voie qui mène à 

697



ce but ? » Et Ānanda répond : « Oui, il y en a une. » Il décrit ensuite un ensemble 
d’enseignements appelés les quatre bases du succès, dont nous discuterons dans un jour 
ou deux. 

L’une des bases du succès est le désir. Le brahmane dit alors : « C’est impossible. 
Vous ne pouvez pas utiliser le désir pour mettre fin au désir. » Ānanda répond : « Je vais 
vous poser une question en retour. Avant de venir dans ce parc, aviez-vous le désir de 
vous y rendre ? » « Oui. » « Mais maintenant que vous êtes ici, où est ce désir ? » « Le 
désir a disparu. » Et Ānanda dit : « C’est la même chose dans ce cas : lorsque vous 
pratiquez correctement en accord avec le désir, vous pouvez mettre le désir de côté 
lorsque vous avez atteint le but. »

De la même manière, la quatrième noble vérité nécessite de la passion et du désir pour 
être mise en pratique, mais une fois qu’ils ont fait leur travail, vous pouvez les mettre de 
côté, car votre désir a été satisfait.

Ce sont là les quatre vérités.
Chacune de ces vérités a un devoir.

La souffrance doit être comprise.
Sa cause doit être abandonnée.
Sa cessation doit être réalisée.
Et la voie qui y mène doit être développée.

Les textes, lorsqu’ils décrivent les devoirs de compréhension et d’abandon, les 
définissent essentiellement comme la dépassion. Autrement dit, vous comprenez 
suffisamment la souffrance pour pouvoir ressentir de la dépassion à son égard. 
Cependant, pour les troisième et quatrième vérités, vous commencez par avoir de la 
passion et de la délectation pour elles afin qu’elles vous donnent l’énergie nécessaire pour 
suivre la voie. Ensuite, lorsque vous réalisez la troisième vérité en ayant développé la 
quatrième, vous pouvez également développer la dépassion pour ces deux vérités.

Lorsque le Bouddha décrit la voie, il l’appelle la noble voie octuple, car elle comporte 
huit facteurs. Lorsque nous les examinons, nous voyons qu’il s’agit des huit mêmes 
facteurs que vous devriez utiliser pour acquérir tout ce que vous désirez vraiment. 
Comme le dit le Bouddha, il y a de nombreuses voies possibles à suivre dans la vie. 
Certains mènent à la souffrance, d’autres nous en éloignent. Mais dans chaque cas, ils 
impliquent les huit facteurs. Il existe donc des voies octuples « ignobles », composés de 
huit facteurs erronés. Le Bouddha qualifie ces voies « d’ignobles » car ils mènent à des 
buts qui ne peuvent échapper au vieillissement, à la maladie et à la mort. Il a appelé sa 
voie la noble voie octuple car elle contient huit facteurs justes qui mènent à un but 
noble : un bonheur exempt de vieillissement, de maladie et de mort. 

Examinons donc d’abord les facteurs de manière neutre, sans les qualifier de justes ou 

707



d’erronés.
Commençons par les vues. Lorsque vous faites un effort pour atteindre un désir, vous 

avez une hypothèse de travail, une vision du fonctionnement du monde en rapport avec 
l’objectif que vous désirez. Vous décidez ensuite des impératifs qui découlent de cette 
hypothèse : en d’autres termes, ce qui doit être fait pour obtenir ce que vous voulez. 
Cette vue définit également votre place dans ce monde, généralement exprimée en 
termes de devenir : vous en tant qu’agent, consommateur ou commentateur dans ce 
monde.

Le deuxième facteur est la résolution. Vous décidez de vous concentrer sur cet 
objectif, en prenant la résolution d’abandonner toute pensée qui pourrait vous empêcher 
de l’atteindre et de développer des types de pensée qui vous aideront à l’atteindre.

Vous disposez alors de trois facteurs : comment parler, comment agir et comment 
gagner votre vie afin d’obtenir ce que vous voulez dans ce monde.

Vient ensuite le facteur de l’effort, qui consiste à vous motiver pour développer les 
qualités mentales nécessaires à la tâche et à abandonner celles qui vous en empêcheraient.

Vient ensuite sati. Vous vous concentrez sur ce qu’il faut garder à l’esprit et sur ce 
qu’il faut ignorer pour atteindre votre objectif.

Enfin, vous avez besoin d’une certaine concentration pour rester focalisé sur votre 
but et trouver de la joie à rester focalisé.

Nous pouvons illustrer ces huit facteurs par des exemples de la vie quotidienne. 
Prenons le désir de devenir riche. Vous commencez par former une opinion sur ce qui 
constitue la richesse et pourquoi elle vaut la peine d’être recherchée. Ensuite, vous vous 
adoptez certaines vues sur les moyens appropriés ou inappropriés pour réussir à atteindre 
la richesse. Vous devez également avoir une opinion sur votre propre capacité à faire ces 
choses.

Ensuite, vous devez prendre la résolution d’abandonner toute pensée ou habitude qui 
vous empêcherait d’obtenir la richesse que vous désirez.

Puis, vous devez réfléchir à ce que vous allez dire, à la manière dont vous allez agir et à 
la façon dont vous allez gagner votre vie de manière à obtenir la richesse. Autrement dit, 
vous vous considérez comme un acteur dans le monde qui se consacre à l’obtention de la 
richesse.

Ensuite, vous devez vous motiver à faire l’effort de penser de manière à favoriser la 
richesse et à mettre de côté les pensées qui remettraient en question cet objectif.

Vous devez vous souvenir des choses que vous devez garder à l’esprit pour devenir 
riche.

Et enfin, vous devez rester concentré sur cet objectif et trouver de la joie à rester 
concentré sur votre désir de devenir riche.

Ce sont là les huit facteurs de tout cheminement réussi vers l’obtention de la richesse 

717



que vous désirez. Mais comme la richesse est soumise au vieillissement, à la maladie et à la 
mort, ces facteurs constituent une voie octuple ignoble.

La noble voie octuple reprend huit facteurs similaires et les oriente vers un but noble : 
la fin de la souffrance.

Les vues justes – « justes » dans le sens où elle mène à l’objectif de mettre fin à la 
souffrance – commencent par une version appelée vues justes mondaines. Dans cette 
version, le Bouddha parle de vous en tant qu’acteur dans le monde. Il parle également du 
fonctionnement du monde en termes de principe du kamma. Lorsque vous adoptez les 
vues justes, vous réalisez que vous devez apprendre à maîtriser ce principe du kamma. 
Vous développez alors les vues selon lesquelles vous, en tant qu’agent, pouvez réellement 
maîtriser ce principe, et vous, en tant que consommateur, profiterez des bons résultats 
qui découlent du fait d’accomplir un bon kamma. Ensuite, en tant que commentateur, 
vous remarquez comment vos actions sont réellement conformes à ce principe et 
comment elles peuvent être améliorées.

Mais vous devez noter que même ici, vous, en tant qu’agent, êtes défini en termes du 
but, qui est de mettre fin à la souffrance.

Cette vision de la voie, qui implique le désir et le devenir, va à l’encontre de certaines 
vues simplistes et erronées que vous avez peut-être entendues au sujet du désir sur la voie. 
Par exemple, vous avez peut-être entendu dire qu’il faut avoir l’idée que personne ne suit 
la voie. Ou que l’on atteint le but en ne le désirant pas. Ou vous avez peut-être entendu 
dire que le désir de vouloir que les choses soient différentes de ce qu’elles sont est une 
souffrance. Ou vous avez peut-être entendu dire que le but est déjà là, et qu’il suffit donc 
de se détendre pour l’atteindre. 

Le Bouddha, cependant, a enseigné de manière plus stratégique. Vous devez utiliser le 
désir et le devenir afin de dépasser le désir et le devenir.

Nous pouvons illustrer le rôle réel du désir sur la voie en nous référant à l’un des 
éléments de la liste qui définit la souffrance : ne pas obtenir ce que l’on veut. À première 
vue, cela donne l’impression que le Bouddha dit : « Cessez de vouloir et vous ne 
souffrirez plus ». Dans un sens, c’est vrai, car une fois que vous avez atteint le but, vous 
n’avez plus besoin de désirer quoi que ce soit. Mais cette attitude ne vous permet pas 
d’atteindre le but.

Pour clarifier ce point, nous devons examiner certains passages des lectures.
La définition réelle de ne pas obtenir ce que l’on veut se lit comme suit : 

« Et quel est le stress de ne pas obtenir ce que l’on veut ? Étant soumis à la naissance, 
le souhait surgit : « Oh, puissions-nous ne pas être soumis à la naissance, et que la 
naissance ne vienne pas à nous. » Mais cela ne s’obtient pas en le souhaitant. Voilà le 
stress de ne pas obtenir ce que l’on veut. 

727



« Étant soumis au vieillissement, à la maladie, à la mort, au chagrin, aux 
lamentations, à la douleur, à la détresse et au désespoir, le souhait surgit : « Oh, 
puissions-nous ne pas être soumis au vieillissement, à la maladie, à la mort, au chagrin, 
aux lamentations, à la douleur, à la détresse et au désespoir, et puissent le vieillissement, la 
maladie, la mort, le chagrin, les lamentations, la douleur, la détresse et le désespoir ne pas 
nous atteindre. » Mais cela ne s’obtient pas en le souhaitant. Voilà le stress de ne pas 
obtenir ce que l’on veut. » – MN 141

Remarquez : le problème ici est simplement de vouloir sans savoir quoi faire pour 
résoudre le problème. En fait, toute la quête de l’éveil du Bouddha était motivée par le 
désir de ne pas être soumis à ces choses.

Voici ce qu’il avait à dire. 

« Moi-même, avant mon éveil : alors que je n’étais encore qu’un bodhisattva non 
éveillé, cette pensée m’est venue : « Pourquoi, étant moi-même soumis à la naissance, 
est-ce que je recherche ce qui est également soumis à la naissance ? Étant moi-même 
soumis au vieillissement, à la maladie, à la mort, au chagrin et à la souillure, pourquoi est-
ce que je recherche ce qui est également soumis à ces choses ? Et si, étant moi-même 
soumis à la naissance, voyant les inconvénients de la naissance, je recherchais le non-né, le 
repos inégalé du joug, le déliement ? Et si, étant moi-même soumis au vieillissement, à la 
maladie, à la mort, au chagrin et à la souillure, je recherchais le sans-vieillissement, le sans-
maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le non-souillé, le repos inégalé du joug, le 
déliement ? » –  MN 26

Ainsi, le désir qui a motivé le futur Bouddha à rechercher l’éveil différait du désir 
ordinaire qui mène à la souffrance, car il incluait une recherche assidue. Il ne s’est pas 
contenté de rester assis là à le souhaiter. Il a recherché la pratique qui le mènerait à ce 
qu’il voulait. Il a appelé cette recherche la noble recherche, en d’autres termes, la 
recherche du sans-mort. Cela contraste avec la recherche ignoble ou erronée qui, comme 
nous l’avons dit, cherche le bonheur dans des choses soumises à la naissance, au 
vieillissement, à la maladie et à la mort.

Autrement dit, le problème avec le désir initial n’est pas qu’il s’agissait d’un désir, 
mais qu’il visait un objectif – être libéré du vieillissement, de la maladie et de la mort – 
sans faire ce qui était nécessaire pour l’atteindre.

Or, son désir de dépasser la naissance et ces autres choses ne se limitait pas au début 
de la voie. Même la nuit de son éveil, son désir continu de trouver le sans-mort explique 
pourquoi il n’était pas satisfait des deux premières des trois connaissances qu’il avait 
acquises cette nuit-là.

737



La première connaissance était celle de ses vies antérieures. Il vit comment il avait 
subit la renaissance de nombreuses, nombreuses, nombreuses fois au cours de tant 
d’éons. Comme il le fit remarquer, beaucoup de personnes avaient acquis cette 
connaissance et s’étaient ensuite érigées en maîtres. Mais cela ne le satisfaisait pas, car 
cela ne menait pas à au sans-mort.

Dans la deuxième connaissance, il vit comment les êtres meurent et renaissent en 
fonction de leur kamma. Cela non plus ne menait pas à au sans-mort, mais cela lui donna 
de nouvelles compréhensions. Il vit que votre kamma, vos actions intentionnelles, 
déterminent la manière dont vous allez renaître, mais le kamma peut être complexe. Il vit 
des cas où des gens avaient fait le bien toute leur vie et renaissaient ensuite dans de bons 
endroits. Et il vit des gens qui s’étaient livrés à de nombreuses actions malhabiles tout au 
long de leur vie et qui allaient ensuite vers mauvaises destinations.

Mais il a également vu des cas où des personnes avaient commis des actions 
malhabiles, puis avaient changé d’attitude – et parfois ce changement d’attitude avait eu 
lieu juste au moment de la mort – et cela les avait conduites vers une bonne destination. 
Cela n’effaçait pas le kamma passé qu’elles avaient accumulé, mais cela leur donnait une 
chance de développer un meilleur kamma avant que le mauvais kamma ne commence à 
produire ses résultats.

Il y avait aussi des cas opposés : des personnes qui avaient fait de bonnes actions tout 
au long de leur vie, puis avaient changé d’attitude : « Au diable le bon kamma. » Cela les 
avaient conduites à une mauvaise renaissance. Voilà ce qui lui a montré l’importance du 
kamma du moment présent. Même si cela se produit juste au moment de la mort, cela 
peut avoir un impact énorme.

Il a donc décidé d’examiner plus attentivement le kamma du moment présent – ses 
intentions – dans son propre esprit. Et c’est en examinant ses intentions dans le moment 
présent qu’il a pu voir au-delà des intentions, dans le sans-mort. Voyant l’importance des 
intentions dans le moment présent pour maintenir le processus de naissance et de mort, 
il a compris comment il pouvait abandonner toutes ses intentions. La compréhension 
qui lui a permis d’abandonner toutes ses intentions s’est exprimée dans les quatre nobles 
vérités. C’est ce qui l’a conduit à faire l’expérience du sans-mort. Et ce n’est qu’après 
avoir trouvé le sans-mort qu’il a mis fin à sa quête.

Vous pouvez donc voir que le désir de trouver le sans-mort l’a maintenu sur la bonne 
voie jusqu’au moment de l’éveil.

Écoutons ce qu’il avait à dire :

« Alors, moines, étant moi-même sujet à la naissance, en voyant les inconvénients de 
la naissance, à la recherche du non-né, du repos sans pareil libéré du joug, du déliement, 
j’atteignis le non-né, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement. Étant moi-même 

747



sujet au vieillissement, à la maladie, à la mort, au chagrin, à la souillure, en voyant les 
inconvénients du vieillissement, de la maladie, de la mort, au chagrin, de la souillure, à la 
recherche du sans-vieillissement, du sans-maladie, du sans-mort, du sans-chagrin, du 
repos sans pareil libéré du joug, du déliement, j’atteignis le sans-vieillissement, le sans-
maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement. 
Connaissance et vision surgirent en moi: ‘Non provoquée est ma libération’.» – MN 26

Il utilise ici le mot « non provoquée » car à cette époque, on croyait que l’expérience 
était basée sur diverses propriétés latentes qui pouvaient être provoquées en action, 
comme l’élément feu dont nous avons parlé. Lorsque vous provoquez l’élément feu, le 
feu apparaît. Lorsqu’il n’est pas provoqué, le feu retourne à un état latent. Cela signifie 
que tout ce qui est provoqué est impermanent. Les choses qui sont provoquées peuvent 
changer. Cependant, la libération que le Bouddha a obtenue la nuit de son éveil n’était 
pas provoquée, ce qui signifie qu’elle ne changera pas. 

Il poursuit ensuite en disant :

« C’est la dernière naissance. Il n’y a plus d’autre devenir. » 

Ainsi, ayant fait du sans-mort son désir suprême, il ne s’est pas contenté d’avoir ce 
désir, il a également essayé de trouver le moyen de le réaliser. Après l’avoir trouvé, il a 
alors enseigné à ses disciples comment faire naître le même désir d’atteindre le sans-mort. 
Puis, plutôt que de simplement souhaiter le sans-mort ou d’abandonner le désir et de se 
contenter des choses soumises à la mort, ils ont été encouragés à concentrer leur désir sur 
la voie menant au sans-mort et à la suivre jusqu’à ce qu’ils aient atteint leur but. 

C’est pourquoi le Bouddha a noté que l’un des secrets de son éveil était d’être « 
insatisfait des qualités habiles ». Bien qu’il enseignât le contentement en ce qui concerne 
les choses matérielles, il n’enseignait pas le contentement envers toutes choses. Le 
contentement au niveau matériel lui permettait de concentrer son mécontentement sur 
la véritable source de son problème, à savoir le manque d’habileté de son esprit. Comme 
il le disait quand il décrivait sa quête de l’éveil, lorsqu’il suivait une voie de pratique et 
constatait qu’elle ne menait pas jusqu’au sans-mort, il l’abandonnait et poursuivait « sa 
recherche de ce qui est habile ». Il a continué à essayer d’élever le niveau de ses savoir-
faire jusqu’à ce qu’il obtienne les résultats qu’il souhaitait. Ce n’est qu’après avoir 
atteint le sans-mort qu’il a été satisfait. 

Il a illustré ce principe par une analogie. Supposons qu’une personne ait besoin du 
bois de cœur d’un arbre. Elle ne doit pas se contenter des feuilles, des brindilles, de 
l’écorce ou de l’aubier de l’arbre. Elle doit continuer à chercher jusqu’à ce qu’elle trouve 
le bois de cœur qui servira ses buts.

Examinons donc le noble octuple sentier à la lumière de cette image de la quête du 

757



Bouddha lui-même.
Commencez par les vues justes : les actions sont réelles. Elles ont des conséquences. 

Elles peuvent être choisies. Et les meilleures actions à choisir sont celles qui mènent à la 
fin de la souffrance. Vous prenez comme hypothèse de travail l’idée que la fin de la 
souffrance peut être atteinte grâce à vos efforts, puis vous assumez les devoirs des vérités à 
la lumière de cela.

C’est ce qu’on appelle les vues justes transcendantes. Contrairement aux vues justes 
mondaines, elle ne traite pas de questions sur qui vous êtes ou sur le monde dans lequel 
vous vivez. Elle se concentre directement sur les actions et les événements dans l’esprit. 
De cette façon, elle évite les termes du devenir. Elle vous habitue à penser en termes 
d’actions en elles-mêmes.

Notez que la capacité à entrer totalement dans ces vues justes nobles se développera 
au fur et à mesure que la voie progressera. Parfois, vous pouvez considérer les actions 
comme actions en elles-mêmes, mais parfois vous avez besoin de votre soi en tant 
qu’agent afin de pouvoir accomplir ces choses et vous comporter de manière responsable. 

Voilà pour les vues justes.
Quant à la résolution juste, vous prenez la décision d’abandonner la sensualité et les 

plaisirs des attitudes malhabiles, telles que la malveillance et la nocivité, au profit des 
plaisirs de la concentration juste.

Viennent ensuite la parole juste, l’action juste et les moyens d’existence justes. Ceux-
ci vous concernent en tant qu’agent engagé dans le monde de manière inoffensive.

Ensuite il y a l’effort juste, qui consiste à vous motiver à développer des qualités 
mentales habiles et à abandonner celles qui ne le sont pas afin d’amener l’esprit à la 
concentration juste.

Puis il y a sati juste, qui consiste à se focaliser sur ce qu’il faut garder à l’esprit pour 
atteindre la concentration juste. Ce sont les quatre cadres de référence : le corps, les 
sensations, l’esprit et les qualités mentales, tous en eux-mêmes. Vous essayez d’être 
sensible aux événements qui se produisent dans votre corps et votre esprit simplement en 
tant qu’événements, en favorisant les événements habiles et en abandonnant les 
événements malhabiles, comme le gardien qui empêche les ennemis malhabiles d’entrer 
dans une forteresse et laisse entrer les personnes habiles.

Le dernier facteur est la concentration juste : trouver la joie dans un état d’esprit 
calme et unifié qui vous permet de voir très clairement les événements dans votre corps et 
votre esprit. En particulier, vous remarquerez comment vous façonnez votre expérience 
présente avec les trois fabrications. C’est ce qui vous permet de faire ce que le Bouddha a 
fait. Vous voyez comment vos intentions façonnent vos expériences et vous apprenez à 
connaître votre esprit si bien que vous pouvez abandonner toutes vos intentions. C’est 
ainsi que vous aussi, vous pouvez trouver le sans-mort.

767



Remarquez que certaines caractéristiques du devenir sont présentes. Vous 
sélectionnez les parties du monde qui sont pertinentes pour votre but. Vous les gardez à 
l’esprit. Vous choisissez un soi capable d’accomplir le travail, en vous désidentifiant des 
soi qui vous gênent. Toutes ces stratégies sont nécessaires pour accomplir les tâches qui 
vous mènent à votre but. Mais elles seront abandonnées lorsque l’objectif sera atteint. À 
ce moment-là, vous n’aurez plus besoin d’aucun désir, car le sans-mort sera si satisfaisant 
que vous ne voudrez plus rien d’autre.

2 5  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

Somnolence, agitation, anxiété & doute

Hier matin, nous avons discuté des stratégies pour faire face à deux des cinq 
empêchements qui peuvent nuire à votre concentration : le désir sensuel et la 
malveillance. Aujourd’hui, j’aimerais discuter des stratégies pour faire face aux trois 
autres : la somnolence, l’agitation et l’anxiété, et le doute. 

• Tout d’abord, la somnolence : il y a une histoire dans le Canon où le Vénérable 
Moggallāna, qui n’était pas encore éveillé à ce moment-là, était assis en méditation, 
somnolant. Le Bouddha est soudainement apparu devant lui et lui a demandé s’il 
somnolait, et Moggallāna a répondu que oui.

Vous vous doutez bien que l’apparition soudaine du Bouddha devant lui l’a surpris et 
réveillé. Imaginez que vous soyez assis ici, en train de somnoler en plein après-midi, et 
que soudain, l’un des grands ajaans apparaisse devant vous. Cela suffirait à vous réveiller. 
Moi cela suffirait à me réveiller. C’est dommage que nous n’ayons pas de célèbres ajaans 
pour faire cela. Mais nous avons les instructions du Bouddha à Moggallāna sur la manière 
de ne pas s’endormir pendant la méditation. 

Pour commencer, changez l’objet de votre méditation. Cela signifie que si vous vous 
focalisez sur votre respiration, vous changez soit votre façon de respirer, soit vous passez à 
un autre sujet. Vous pouvez faire venir à l’esprit des pensées de bienveillance, ou penser à 
la mort, à tout ce qui pourra vous réveiller. Une technique que je trouve efficace, lorsque 
je me focalise sur ma respiration, est de prendre des inspirations plus longues et de 
changer le point sur lequel je me focalise toutes les trois respirations : trois respirations au 
niveau du nombril, trois respirations au niveau du plexus solaire, trois respirations au 
milieu de la poitrine, et ainsi de suite, en parcourant systématiquement le corps de cette 
manière.

Une autre tactique consiste à vous demander : « Quels sont les symptômes physiques 
de la somnolence que vous ressentez en ce moment ? » S’intéresser à ce genre de choses 

777



peut suffire à vous réveiller.
La deuxième technique consiste à réciter des chants que vous avez mémorisés. Si vous 

n’avez mémorisé aucun chant, récitez un passage de poésie, quelque chose qui véhicule 
un message avisé. Et pendant que vous récitez ces textes, vous pouvez réfléchir à leur 
signification. Si vous êtes assis avec d’autres personnes, faites-le silencieusement dans 
votre esprit. Si vous êtes assis seul, vous pouvez le faire à voix haute. L’important est de 
ne pas choisir une vieille chanson qui vous ferait sortir de votre méditation. 

La troisième technique, dit le Bouddha, consiste à se frotter les bras, à tirer sur les 
lobes de ses oreilles, à se lever et à se laver le visage. Vous pouvez faire de la méditation en 
marchant. Ajaan Chah dit que si la méditation en marchant ne suffit pas à vous réveiller, 
essayez de la faire à reculons. La peur de heurter quelque chose suffira à vous réveiller. En 
Thaïlande, on entend parfois des gens recommander de s’asseoir à un endroit, par 
exemple au bord d’un mur ou au bord d’un précipice, où la peur de tomber suffira à vous 
réveiller. J’ai essayé cela une fois. J’ai failli tomber, donc je ne le recommande pas.

Si vous êtes toujours somnolent, c’est le signe que vous avez besoin de dormir. 
L’important est de ne pas céder immédiatement à la somnolence. Lorsque vous vous 
allongez pour dormir, prenez la résolution de vous lever dès que vous vous réveillerez. Si 
vous cédez immédiatement à la somnolence, elle reviendra de plus en plus tôt et 
empiétera sur votre temps de méditation. Rappelez-vous que la somnolence peut 
provenir de l’ennui ou être l’une des ruses de l’esprit pour se cacher quelque chose à lui-
même. En d’autres termes, une partie de l’esprit peut sentir qu’un problème ou un 
souvenir refait surface, un problème ou un souvenir qu’il ne veut pas affronter, alors il 
vous rend somnolent pour détourner votre attention. Cela signifie que si vous parvenez à 
combattre la somnolence, vous pourrez peut-être voir quelque chose que cette partie de 
l’esprit vous cachait. Donc laissez votre désir de savoir vous aider à résister à l’envie de 
vous endormir. 

• Le prochain empêchement est l’agitation et l’anxiété. L’agitation survient lorsque 
vous vous inquiétez pour quelque chose dans le futur. L’anxiété survient lorsque vous 
vous souvenez de quelque chose de malhabile que vous avez fait dans le passé. Lorsque 
vous vous inquiétez pour l’avenir, une partie de votre esprit vous dira que plus vous vous 
inquiétez, mieux vous serez préparé. Et il est vrai que nous devons apprendre à nous 
préparer aux dangers futurs. Cela fait partie de la qualité appelée vigilance, que le 
Bouddha a louée comme étant la racine de toutes les qualités habiles. Ainsi, s’il y a un 
problème spécifique auquel vous devez vous préparer, vous pouvez consacrer les dernières 
minutes de votre séance de méditation à y réfléchir. À ce moment-là, l’esprit est reposé et 
calme et peut penser plus clairement à la meilleure façon de se préparer pour l’avenir.

Mais pendant que vous essayez de concentrer votre esprit, vous ne pouvez pas laisser 
des pensées comme celles-ci envahir votre esprit. Elles vous accuseront peut-être d’être 

788



irresponsable, mais si vous promettez de vous en occuper à la fin de la méditation, ces 
accusations sont sans fondement.

Dans le même temps, vous pouvez vous rappeler que l’avenir comporte de 
nombreuses variables que vous ne pouvez pas anticiper, peu importe à quel point vous 
vous en inquiétez. Mais vous savez que vous aurez besoin de sati, d’être alerte, de votre 
concentration et de votre discernement pour réagir habilement à l’imprévu. De cette 
façon, vous pouvez réfléchir rapidement. C’est pourquoi, lorsque vous développez ces 
qualités dans votre méditation, vous n’êtes pas du tout irresponsable. Vous vous préparez 
pour l’avenir de la meilleure façon possible. Et bien sûr, si vous passez beaucoup de temps 
à vous inquiéter, cela vous prive de l’énergie dont vous aurez besoin pour réagir 
habilement dans le futur. 

Quant aux pensées anxieuses liées aux erreurs que vous avez commises dans le passé, 
vous devez vous rappeler, premièrement, que vous ne pouvez pas revenir en arrière pour 
les changer. Et deuxièmement, que les remords ne répareront pas l’erreur. Vous avez 
probablement déjà observé ce que j’appelle le syndrome du chien coupable. Vous rentrez 
chez vous. Votre chien a uriné sur le tapis. Il est couché sur le dos et remue la queue pour 
montrer qu’il est vraiment, vraiment, vraiment désolé, dans l’espoir que vous lui 
pardonnerez. Mais le kamma ne fonctionne pas ainsi. Peu importe à quel point vous vous 
allongez sur le dos et remuez la queue, le kamma produira toujours son effet.

La meilleure chose à faire est, premièrement, de reconnaître l’erreur. Deuxièmement, 
de prendre la résolution de ne pas la répéter. Et troisièmement, de répandre des pensées 
de bienveillance et les autres brahma-vihāras pour tous. Commencez par la bienveillance 
envers vous-même, envers la personne à qui vous avez fait du tort, puis envers tous les 
êtres. La bienveillance envers vous-même vous évite de vous culpabiliser inutilement. La 
bienveillance envers la personne à qui vous avez fait du tort et envers tous les êtres vous 
rappelle que vous ne voulez vraiment plus jamais faire de mal à personne. Ensuite, vous 
répandez des pensées d’équanimité. Rappelez-vous que tout le monde a commis des 
erreurs. Si on considère le monde comme une scène, on pourrait dire que tout le monde 
improvise ses répliques, et la plupart des gens sont vraiment très mauvais en 
improvisation. La meilleure chose à faire est d’avoir de la bienveillance pour tous et de 
faire tout ce que vous pouvez pour sortir du samsara.

• Ensuite, il y a le doute. Traditionnellement, il est divisé en deux types : le doute sur 
le Dhamma et le doute sur votre capacité à le pratiquer. J’ai trouvé qu’une façon plus 
pertinente de diviser le doute en deux types est la suivante : l’un est le doute qui veut 
savoir, et l’autre est le doute qui s’en moque, qui dit : « Je ne veux pas m’embêter avec ça 
», alors vous trouvez toutes sortes de raisons pour ne pas pratiquer.

Dans le cas du doute sur le Dhamma ou sur vous-même qui veut savoir, dites-vous : « 
Voici ta chance d’explorer si ce que le Bouddha a dit est vrai au sujet du développement 

798



des qualités habiles et de l’abandon des qualités malhabiles. » Considérez la méditation 
comme une expérience. Ce n’est qu’en menant une expérience avec intégrité que vous 
pourrez connaître la vérité. Et ce n’est qu’en essayant la voie que vous saurez si vous êtes 
capable de la suivre ou non. 

À défaut d’autre chose, développez des pensées de bienveillance envers tous. Vous 
savez que c’est habile et vous savez que vous pouvez le faire.

Il est également utile de considérer la méditation comme un jeu. Comme le disait 
Ajaan Fuang : « Jouez à la méditation ». Nous ne parlons pas ici de petits enfants qui 
s’amusent. Nous parlons d’athlètes professionnels qui jouent pour gagner. Mais 
considérez cela comme un jeu. Sinon, cela devient trop sérieux et trop austère. 

Les doutes peuvent également surgir parce que vous vous découragez face à la lenteur 
de vos progrès. Rappelez-vous l’image des arbres d’Ajaan Lee. Certains arbres poussent 
rapidement, d’autres plus lentement. Les bananiers poussent très vite. Les chênes 
poussent lentement. Si vous êtes un chêne, vous ne voulez pas rivaliser avec un bananier, 
car vous savez que les bananiers mourront avant vous. Ils sont vides à l’intérieur et très 
fragiles. Les arbres à croissance lente sont plus résistants et vivent plus longtemps. Ils ont 
plus de branches et donnent plus de fruits. Consolez-vous donc avec cette pensée.

Ajaan Fuang a un jour expliqué qu’il existe deux types de méditants : ceux qui 
pensent trop et ceux qui ne pensent pas assez. Ceux qui pensent juste ce qu’il faut 
n’existent pas. Il a dit que ceux qui l’inquiétaient étaient ceux qui pensaient trop, car ils 
peuvent facilement se décourager. Cependant, lorsque leur esprit s’apaise, ils ont 
beaucoup développé leur connaissance de leur esprit en apprenant à le contrôler. Quand 
ils rencontrent un problème, ils savent : « Oh, j’ai déjà eu ce problème. Voilà comment 
je l’ai résolu. »

Les personnes qui ne pensent pas assez trouvent qu’il est plus facile pour leur esprit 
de se calmer au début, mais elles ne savent vraiment pas pourquoi il s’est apaisé. Les jours 
où l’esprit est récalcitrant et refuse de se calmer, elles ne savent pas quoi faire. Si vous 
appartenez au premier type, rappelez-vous que lorsque la concentration viendra, vous 
aurez une meilleure compréhension des tenants et aboutissants de votre esprit. 

Quant au doute qui ne veut pas savoir, c’est essentiellement de la paresse. Vous devez 
vous dire : « Tu as là une chance de soulager tes souffrances. Ne peux-tu pas au moins 
essayer ? » Le Bouddha ne vous oblige pas à aller jusqu’au bout. Vous êtes libre de vous 
arrêter à tout moment lorsque vous vous sentez satisfait. Veillez simplement à ne pas 
vous sous-estimer et à ne pas vous satisfaire trop facilement. Les dangers du 
vieillissement, de la maladie et de la mort, même dans cette vie, ne sont pas à prendre à la 
légère. Ils sont sérieux, et vous devez être sérieux dans votre volonté de vous en libérer – 
sérieux, mais là encore, sans être austère. Vous remarquerez que le Bouddha et tous les 
grands ajaans ont un très bon sens de l’humour. Accordez simplement de l’importance 

808



aux choses qui sont vraiment importantes : le désir d’un bonheur véritable qui est 
inoffensif. C’est alors que vous pourrez dire que vous vous aimez vraiment. 

Voici un exemple de l’humour du Bouddha : un jour, le Bouddha a comparé les 
brahmanes aux chiens, et les chiens s’en sont mieux sortis. Il a commencé par dire : « 
Autrefois, les brahmanes ne manipulaient pas d’argent, et les chiens ne manipulaient pas 
d’argent. De nos jours, certains brahmanes manipulent de l’argent, mais les chiens ne 
manipulent toujours pas d’argent. Autrefois, les brahmanes n’avaient pas de relations 
sexuelles avec des non-brahmanes, et les chiens n’avaient pas de relations sexuelles avec 
des non-chiens. De nos jours, les brahmanes ont des relations sexuelles avec des non-
brahmanes, mais les chiens n’ont toujours pas de relations sexuelles avec des non-chiens. 
»

Quant aux ajaans, Ajaan Mun avait la réputation d’être très strict et très sérieux, mais 
Ajaan Fuang aimait raconter des anecdotes sur l’humour d’Ajaan Mun. Lorsque Ajaan 
Fuang est allé séjourner auprès Ajaan Mun, il était jeune moine et plutôt beau garçon. Il y 
avait une communauté de nonnes qui vivait en bas de la route, près de l’endroit où 
séjournait Ajaan Mun, et les moines s’y rendaient chaque jour pour faire l’aumône, dans 
le cadre de leur tournée. Il y avait une jeune nonne qui s’était éprise d’Ajaan Fuang. Elle 
tricotait de petites choses pour ses cuillères et lui préparait des plats du centre de la 
Thaïlande.

Ajaan Mun l’a remarqué. Il a donc d’abord voulu vérifier si Ajaan Fuang était 
intéressé. Ajaan Fuang n’était pas intéressé. Ajaan Mun a alors décidé qu’il était temps 
d’aider cette nonne. Un jour, les nonnes sont venues demander des instructions. Ajaan 
Mun a commencé par leur demander si elles observaient correctement les huit préceptes. 
Il leur raconta ensuite l’histoire de Lady Visākhā, qui était l’une des disciples laïques du 
Bouddha. Elle vit différents groupes de personnes observer les huit préceptes et voulut 
savoir pourquoi. Elle se rendit d’abord auprès d’un groupe de personnes âgées et leur 
demanda pourquoi elles observaient les huit préceptes. Elles répondirent : « Nous 
observons les huit préceptes parce que nous voulons aller au paradis. » Elle s’est ensuite 
adressée à d’autres groupes pour leur demander leurs raisons. Elle a finalement rencontré 
un groupe de jeunes femmes. « Pourquoi observaient-elles les huit préceptes ? » Elles 
ont répondu : « Nous voulons quelque chose de mieux que le paradis. Nous voulons un 
mari. »

Ce fut la fin des petits tricots et de la cuisine centrale thaïlandaise. 
La leçon est que si vous apprenez à rire de vos kilesas, il devient beaucoup plus facile 

de leur faire face. 
 

2 5  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

818



Questions-réponses

Q : Pourriez-vous expliquer ou préciser quand et comment il est bénéfique d’utiliser 
une focalisation plus étroite sur une partie du corps plutôt qu’une focalisation plus 
large ? Lorsqu’on se concentre sur une partie étroite, y a-t-il un avantage à se concentrer 
sur une partie très petite ? Par exemple, le bout du nez ?

R : Lorsque vous êtes très fatigué et que vous n’avez pas l’énergie nécessaire pour 
examiner tout votre corps, focalisez-vous simplement sur un point et mettez-y autant 
d’énergie que possible. Dites-vous : « Je vais rester ici, je ne vais pas bouger pendant un 
moment. » Cela peut vous donner plus d’énergie. 

Un autre moment où une focalisation plus étroite peut être utile est lorsqu’il y a un 
blocage spécifique dans une partie du corps et qu’il faut un peu plus d’énergie pour le 
débloquer.

Q : Puisque vous avez parlé de modifier la durée de la respiration, j’ai remarqué que 
lorsque mes respirations sont vraiment courtes, cela m’aide à me concentrer. Mais est-il 
préférable d’avoir également de longues respirations ?

R : Il est bon d’apprendre à se concentrer avec différentes longueurs de respiration, 
car le corps aura des besoins différents à différents moments. Si vous savez que vous 
trouvez plus facile de vous concentrer sur une respiration courte, commencez par cela. 
Ensuite, une fois que vous êtes installé, vous pouvez essayer d’autres longueurs de 
respiration tout en gardant l’esprit calme, pour voir quel effet cela a. 

Q : Ajaan, je trouve qu’il est tout à fait possible de rendre différentes parties du corps 
quelque peu agréables, mais il semble beaucoup plus difficile de rendre un endroit 
vraiment agréable et de répandre cette sensation partout. Avez-vous des conseils ou des 
astuces sur la manière de procéder ?

R : Essayez de prendre les parties que vous pouvez déjà rendre confortables et pensez à 
les relier entre elles. Ensuite, à mesure qu’elles se relient, elles procureront un sentiment 
de bien-être plus intense en se renforçant mutuellement. 

Il y a quelques années, un livre intitulé Drawing on the Right Side of the Brain 
(Dessiner avec le côté droit du cerveau) a été publié. Dans cet ouvrage, l’auteur soulignait 
que lorsque l’on dessine un visage de manière classique, en dessinant les yeux, le nez et la 
bouche, le résultat a tendance à ne pas être très réaliste. Mais si vous dessinez les espaces 
entre les yeux et le nez, ou entre le nez et la bouche, des espaces auxquels vous ne prêtez 
généralement pas attention, vous obtenez un dessin beaucoup plus réaliste. 

Il en va de même pour connecter les parties agréables du corps. Normalement, nous 

828

https://www.dhammatalks.org/Archive/y2025/Thanissaro_avril_25-25_15h30.mp3
https://www.dhammatalks.org/Archive/y2025/Thanissaro_avril_25-25_15h30.mp3
https://www.dhammatalks.org/Archive/y2025/Thanissaro_avril_25-25_15h30.mp3


avons tendance à relier les parties douloureuses. Vous changez donc l’accent, en vous 
concentrant plutôt sur la manière de connecter les parties qui sont confortables. Et 
comme je l’ai dit, elles se renforceront mutuellement et deviendront plus fortes. Ensuite, 
vous pouvez passer à l’ensemble du corps à partir de là.

Q : Comment apporter des sensations agréables aux différentes parties du corps ? Et 
aussi, pour la respiration, comment la rendre agréable, même si elle est répétitive, 
toujours la même ?

R : Elle ne doit pas toujours être la même. Chaque fois que vous respirez, posez une 
question au corps : « Que veux-tu maintenant ? Où aimerais-tu que le souffle circule ? 
Dans quelle direction ? Veux-tu descendre le long de la colonne vertébrale ou remonter 
le long de la colonne vertébrale ? » Posez cette question à chaque partie du corps. De 
cette façon, cela devient moins répétitif. 

Q : En ce qui concerne les méditations qui nécessitent de la visualisation, ma capacité 
à visualiser est instable. Je peux faire apparaître des images mentales, mais elles vont et 
viennent. C’est comme si mon esprit était sur une orbite excentrique autour de la chose 
que je visualise. Il s’en approche, prend un instantané, puis s’éloigne. La fois suivante, il 
revient sous un angle différent. Pire encore, la chose autour de laquelle il orbite change. 
C’est donc plus comme si je créais un diaporama psychédélique qu’une image fixe. Je 
trouve cela acceptable, par exemple, comme un rapide asubha contre le désir sexuel, mais 
il semble impossible de faire des contemplations profondes sur le corps/la mort asubha 
de cette manière. Comment puis-je percevoir, oublier cela, ou comment améliorer cela ? 

R : Dans certains cas, vous pouvez utiliser un diaporama pour contempler la mort ou 
certaines parties du corps. Beaucoup de ces contemplations fonctionnent lorsqu’une 
intuition soudaine ou une vision soudaine survient et que quelque chose s’ouvre. Il n’est 
donc pas nécessaire de garder une image fixe à l’esprit pour la contempler. D’autres fois, 
au lieu de visualiser des choses, vous pouvez vous parler à vous-même. En d’autres termes, 
certaines personnes trouvent plus facile de s’en tenir au langage qu’aux images visuelles. 
Si c’est le genre d’esprit que vous avez, alors utilisez le dialogue intérieur.

Q : Dans la pratique de l’ānāpānasati, à quel moment devons-nous examiner le 
corps ? Avant d’atteindre le samādhi ou après ?

R : Vous pouvez faire l’un ou l’autre. Parfois, examiner le corps vous aide à vous 
calmer. Ensuite, lorsque vous êtes concentré et que vous recommencez à examiner le 
corps, l’examen peut être plus précis.

Q : Cette notion de conscience pure, illimitée et sans objet : a-t-elle sa place dans le 

838



bouddhisme Theravada ? Si oui, aurait-elle un rôle à jouer sur la voie de l’éveil ?
R : Oui et oui. Il existe un état appelé la dimension de l’infinité de la conscience. 

C’est l’un des états de concentration sans forme basé sur le quatrième jhāna. C’est 
également l’un des états de concentration que vous pouvez analyser même lorsque vous y 
êtes, ce qui signifie qu’il peut être utilisé pour atteindre l’éveil. Il n’est cependant pas 
vraiment sans objet. Dans cet état, la conscience elle-même est l’objet de la conscience. 
Le problème est que lorsque vous y arrivez pour la première fois, vous avez l’impression 
qu’il n’y a pas d’objet. Mais ensuite, à mesure que vous le connaissez mieux, vous 
commencez à réaliser qu’il y a une perception qui vous maintient là.

Q : Vous avez dit hier qu’il n’était pas bon de focaliser son attention à la fois sur ses 
pieds et coordonner la marche avec la respiration. C’est pourtant ce que j’ai fait, car avec 
la pratique, il devient plus facile d’être conscient de chaque pas ou de chaque inspiration 
et expiration. En conséquence, l’effort nécessaire pour rester attentif diminue et les 
pensées reviennent. Elles sont là, en même temps que la conscience de chaque pas et de 
chaque respiration, ce qui signifie que la simple conscience de chaque pas ou de chaque 
respiration ne suffit pas pour développer la concentration. Que faut-il donc de plus à 
présent ? 

R : Vous pouvez coordonner la respiration et les pas au début de la pratique. Mais il 
devrait arriver un moment où vous trouverez qu’il suffit de rester sur l’un ou l’autre. 
Une étape intermédiaire consisterait toutefois à se focaliser sur la respiration en deux 
points du corps à la fois, par exemple au milieu de la tête et à la base de la colonne 
vertébrale. Certaines personnes trouvent plus facile de se concentrer si on leur donne 
deux choses à faire à la fois, plutôt qu’une seule. Si c’est votre cas, c’est ce que vous devez 
faire.

J’ai visité pour la première fois Wat Asokaram, le monastère d’Ajaan Lee, lorsque 
j’étais encore laïc. J’ai fait la connaissance de quelques femmes laïques qui pratiquaient 
là-bas. L’une d’elles m’a dit qu’au début de sa méditation, de temps en temps, lorsque 
son esprit s’était calmé, elle aimait observer l’état d’esprit de toutes les autres personnes 
présentes dans la pièce. Elle avait remarqué qu’une autre femme parvenait plus 
rapidement à stabiliser son esprit. Je suis donc allé demander à cette autre femme : « 
Comment faites-vous pour calmer votre esprit aussi rapidement ? » Elle a souri et m’a 
répondu : « Je me focalise au milieu de ma tête et à la base de ma colonne vertébrale, puis 
je pense à une ligne reliant les deux points. » Elle m’a expliqué que c’était comme utiliser 
un fil électrique pour relier une ampoule aux deux pôles d’une pile, et que la lumière 
s’allumait immédiatement. En quelques secondes.

Q : Pourriez-vous donner quelques conseils sur la méditation avec vedanā, les 

848



sensations ?
R : Lorsque vous vous focalisez sur votre respiration, des sensations accompagnent 

votre respiration. Au lieu de simplement observer les sensations aller et venir d’elles-
mêmes, vous essayez en fait de faire naître des sensations de plaisir et de les maintenir. 
C’est l’une des étapes de la méditation sur la respiration : inspirer et expirer en étant 
sensible au plaisir. Ensuite, vous pouvez essayer de remarquer l’effet que ces sensations de 
plaisir ont sur l’esprit. Bien sûr, en faisant cela, vous comprenez que les sensations 
peuvent être fabriquées. Vous ne recevez pas seulement des sensations provenant du 
kamma passé, mais vous créez des sensations à partir de la matière première qui vient du 
kamma passé. C’est une réalisation importante.

Q : Entrer dans un état de méditation est assez fluide pour moi, mais je dois bientôt 
passer une IRM, et je suis claustrophobe et je n’aime pas le monde médical. Ce qui me 
rend encore plus anxieux, c’est l’agitation qui règne autour de moi : des gens que je ne 
connais pas et la pression du temps. Comment puis-je me préparer ici, afin de pouvoir 
trouver un peu de calme et de sécurité en moi dans cette situation ?

R : Dans un cas comme celui-ci, il est préférable de se focaliser sur l’espace : l’espace à 
l’intérieur de votre corps, l’espace qui traverse la frontière entre ce qui est dans votre 
corps et ce qui est à l’extérieur de votre corps – l’espace juste ici à la surface – l’espace 
dans l’appareil d’IRM, entre tous les atomes, les atomes des personnes agitées autour de 
vous. Ensuite, essayez de maintenir cette perception de l’espace lorsque vous entrez. 
Quant à tout ce qui pourrait entraver cette sensation d’espace, laissez-le simplement s’en 
aller, s’en aller, s’en aller. 

Respirez dans l’espace. Et pensez à nouveau à l’énergie de votre respiration qui 
imprègne l’appareil d’IRM. Je peux vous comprendre, car je suis moi-même 
claustrophobe. Je redoute le jour où je devrai entrer dans un appareil d’IRM, alors je me 
prépare avec cette perception de l’espace.

Q : D’après ce que j’ai compris, jhāna nécessite que l’énergie respiratoire circule sans 
obstruction dans tout le corps. Cela signifie-t-il que si l’on souffre d’une douleur 
chronique due à un problème médical, on ne peut pas atteindre jhāna ?

R : Non, le fait que l’énergie respiratoire circule dans le corps facilite jhāna, mais ce 
n’est pas une condition requise. La qualité du jhāna réside essentiellement dans le fait 
que votre conscience emplit le corps, et vous pouvez imaginer cette conscience pénétrant 
la douleur sans être bloquée par celle-ci. De cette manière, vous pouvez atteindre jhāna 
malgré la présence de douleurs dans le corps. Il est utile de se rappeler qu’en réalité 
l’énergie respiratoire circule malgré la douleur.

Nous avons parfois la perception étrange que s’il y a une douleur quelque part dans le 

858



corps, la respiration ne peut pas la traverser. Autrement dit, nous avons l’impression que 
la douleur est là en premier, puis nous essayons de forcer la respiration à traverser la 
douleur qui est déjà là. Vous devez changer cette perception. Rappelez-vous que la 
respiration était là en premier, la douleur est venue après, donc la douleur n’a pas à faire 
obstruction à la respiration, ni à votre conscience.

Q : C’est ma cinquième retraite ici, et comme à chaque fois, à peu près au même 
moment, à mi-parcours de la retraite, ces mouvements dans le haut de mon corps, ces 
oscillations, commencent à apparaître. Lors des premières retraites, ces mouvements 
étaient amples. Maintenant, ils sont devenus des vibrations, à peine perceptibles de 
l’extérieur. Cela ressemble à un battement de cœur, et c’est même agréable et 
réconfortant lorsque je suis ce plaisir. Puis, lorsque j’essaie de revenir à la respiration, je 
ressens une douleur, comme une piqûre persistante dans le cœur, accompagnée d’une 
sensation de chaleur, de bouffées de chaleur. La seule solution que j’ai trouvée, pour 
l’instant, est de sortir de la méditation et d’ouvrir les yeux. Y a-t-il une autre solution ? 

R : Une question se pose : lorsque vous ouvrez les yeux, cette sensation de douleur 
disparaît-elle ? Si c’est le cas, ouvrez les yeux pendant un moment, puis recommencez à 
vous concentrer. L’important, lorsque ces oscillations se produisent dans le corps, est de 
ne pas essayer de les arrêter. Laissez-les s’éteindre d’elles-mêmes. Et pendant que les 
oscillations se produisent, restez focalisé sur votre respiration. Il est possible que la 
douleur dans le cœur provienne du fait que vous essayez d’arrêter les oscillations.

Ce type de sensation physique est généralement considéré comme une manifestation 
du ravissement. La règle de base concernant le ravissement est de ne pas essayer de 
l’arrêter, mais de ne pas l’encourager non plus. Restez ancré dans votre respiration et 
laissez la manifestation se produire, puis elle s’apaisera d’elle-même à mesure que votre 
attention s’affinera et que votre concentration s’intensifiera.

Q : Parfois, je vois les effets douloureux d’un désir et j’arrive à l’abandonner, ce qui 
m’apporte un soulagement. Mais il revient dès que quelque chose le réveille, et le cycle 
recommence. Cela signifie-t-il que l’attrait de ce désir est toujours caché en moi ? 
Pourriez-vous m’aider à voir clairement où il se trouve et comment l’abandonner ?

R : Vous pouvez voir l’attrait au moment même où vous décidez : « Je vais à nouveau 
céder à ce désir ». Il peut être dans votre esprit à ce moment précis. Il peut s’agir d’une 
brève image visuelle, d’un mot ou d’une phrase. Essayez de voir si vous pouvez le 
détecter. Cela vous donnera une idée de ce qu’est l’attrait.

Il est également possible que votre vision des effets néfastes du désir ne soit pas encore 
allée droit au cœur. Vous vous dites : « Je vais l’abandonner pour l’instant, mais j’y 
reviendrai peut-être ». Vous devez arriver au point où vous pouvez dire : « Je ne 

868



reviendrai jamais à cela ». Il s’agit donc de voir plus clairement l’attrait et plus 
efficacement les inconvénients.

Q : Si j’ai un désir malhabile, mais que je parviens à me contrôler avant que les 
fabrications ne commencent ou pendant qu’elles sont en cours, cela signifie-t-il qu’une 
intention s’est suffisamment formée pour qu’elle s’inscrive dans mon kamma ?

R : Il n’y a pas de registre du kamma. Cependant, le fait que ces désirs apparaissent 
dans votre esprit est un effet de votre ancien kamma. Votre nouveau kamma est ce que 
vous en faites. Si vous décidez : « Je peux résister à cela », c’est votre nouveau bon 
kamma. C’est cela qui compte. 

Q : Le désir est-il à la base de tous les obstacles ou seulement de certains obstacles tels 
que les rites, les opinions sur soi-même, les opinions sur le monde ?

R : Le désir est à la base de tout. Donc, oui, il y aura du désir à la base de vos obstacles. 
Ces obstacles proviennent du désir, puis ils deviennent des objets de désir, ce qui 
perpétue le processus. Ce que nous essayons de faire, c’est de développer des désirs 
alternatifs qui peuvent briser ce cycle. 

Q : Cela fait référence à MN 117. Je n’ai pas bien compris la différence entre la 
résolution juste avec et sans fermentations.

Q : La description dans le texte est que la résolution juste avec fermentations, ou 
āsavas, est votre définition de base de la résolution juste, qui consiste à prendre la 
décision d’éviter les pensées sensuelles, les pensées de malveillance, les pensées de nuire. 
Fondamentalement, la résolution est un type de fabrication verbale, c’est-à-dire la façon 
dont vous vous parlez à vous-même. On dit qu’elle est « avec fermentations » dans la 
mesure où elle conduit à une bonne renaissance.

Le niveau supérieur ou transcendant de la résolution juste consiste essentiellement à 
amener l’esprit dans le premier jhāna. Vous vous dites à vous-même de centrer votre 
esprit sur un seul objet. On dit que c’est « sans fermentations » dans la mesure où cela 
fait partie de la voie vers la fin de la renaissance, basé sur l’intention d’aller au-delà de la 
renaissance. C’est là la différence.

Q : Dans le bouddhisme Mahāyāna, on critique le Hīnayāna parce qu’il y a un 
attachement qui se forme à ces états agréables, tels que la concentration ou le nibbāna, 
qui représentent un piège. Qu’en pensez-vous ?

R : Je ne les considère pas comme un piège. Nibbāna est libéré de tous les pièges. La 
principale différence entre le Mahāyāna et le Hīnayāna est que dans le Hīnayāna, nous 
voyons que la souffrance est causée par le manque d’habileté de chaque personne, et que 

878



vous ne pouvez pas rendre une autre personne habile. Chaque personne doit devenir 
habile de son propre chef. Le mieux que vous puissiez faire pour quelqu’un d’autre est de 
lui enseigner comment développer davantage ses savoir-faire, mais la capacité à devenir 
plus habile au point d’atteindre la libération réelle est quelque chose que chaque 
personne doit faire pour elle-même. Du point de vue du Hīnayāna, l’idée que vous 
pouvez réellement libérer quelqu’un d’autre constitue le vrai piège. Vous voulez rester 
dans le monde et aider tous les autres à s’échapper, mais au final vous n’aiderez personne. 
Excusez-moi de dire cela, mais ma vision du Mahāyāna est que vous êtes dans un cinéma 
en feu. Tout le monde se précipite vers la sortie, mais il y a deux bodhisattvas devant la 
porte. L’un d’eux dit : « Vous d’abord. » L’autre répond : « Non, vous d’abord. » « 
Non, vous. » Tout le monde va mourir.

2 5  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

La Résolution Juste & l’Effort Juste

Ces derniers jours nous avons parlé de la solution proposée par le Bouddha au 
problème des désirs malhabiles et des conflits entre les désirs. Vous apportez la lumière de 
la connaissance au processus de formation et d’évaluation des désirs, puis vous les jugez 
par rapport au meilleur désir possible, qui est la fin de la souffrance. Tous les désirs qui 
vont dans ce sens doivent être encouragés et développés. Tous ceux qui vont à son 
encontre doivent être abandonnés. La stratégie de la solution est alimentée par le désir 
lui-même : nous devons vouloir la mettre en œuvre pour que cela fonctionne. 

Hier soir, nous avons parlé du noble octuple sentier dans son ensemble. Il reprend la 
manière dont nous développons et nous attachons aux désirs en général et l’applique au 
désir de mettre fin à la souffrance.

Ce soir, j’aimerais me concentrer sur deux des facteurs de la voie : ceux qui se 
focalisent le plus directement sur la question du désir, à savoir la résolution juste et 
l’effort juste.

La résolution juste se définit comme la décision de développer trois types de désirs : 
ceux qui visent le renoncement, ceux qui visent la bienveillance ou l’absence de 
malveillance, et ceux qui visent l’innocuité. Cela signifie que vous devez viser à 
abandonner les types de désirs opposés : ceux liés à la sensualité, à la malveillance et à la 
nocivité. 

La résolution juste définit votre ligne de conduite générale pour gérer ces désirs. Elle 
s’appuie sur les vues justes, en réalisant que la souffrance provient de trois types de désirs 
– ceux liés à la sensualité, au devenir et au non-devenir – et que la concentration juste est 

889



essentielle pour les surmonter. Elle détermine donc d’abandonner tout désir qui pourrait 
vous empêcher d’atteindre la concentration juste. 

La résolution juste est le côté actif du discernement. Vous voyez que les vues justes ne 
suffisent pas à elles seules. Vous devez également résoudre d’agir en conséquence, de 
changer votre façon de penser et d’agir si vous voulez en tirer de réels bénéfices. C’est un 
thème récurrent dans les enseignements du Canon et de la tradition de la forêt : la 
réponse avisée au Dhamma est de vouloir le mettre en pratique. C’est comme obtenir la 
recette d’un bon plat. L’approche sage n’est pas de l’encadrer et de l’accrocher au mur. 
Vous devez suivre la recette afin de pouvoir réellement goûter le plat.

C’est la ligne de conduite générale.
Cependant, les tactiques spécifiques pour entrer en concentration juste se trouvent 

dans l’effort juste, où vous générez le désir de fournir quatre type d’efforts justes : 
empêcher l’apparition de toutes les qualités malhabiles qui ne sont pas encore apparues, 
et abandonner toutes les qualités malhabiles qui sont déjà apparues. Quant aux qualités 
habiles, si elles ne sont pas encore apparues, vous essayez de les faire naître. Quand elles 
sont déjà présentes, vous essayez de les développer autant que possible. 

L’effort juste implique également d’apprendre à vous motiver. En d’autres termes, 
vous vous donnez des raisons de vouloir fournir cet effort. Le Bouddha recommande de 
nombreuses raisons que vous pouvez utiliser pour vous motiver à pratiquer l’effort juste : 
la vigilance est la principale, en réalisant que vous vous exposez à la souffrance si vous 
n’abandonnez pas les qualités mentales malhabiles, mais que vous pouvez éviter cette 
souffrance en développant à leur place des qualités habiles. La compassion est une autre 
raison de vouloir pratiquer l’effort juste : vous souffrirez moins, et les personnes qui vous 
entourent souffriront moins également.

Le juste effort implique également de savoir quelle quantité d’effort est juste. Le 
Canon parle d’avoir « la bonne quantité » d’effort. Il raconte l’histoire d’un moine qui 
en a trop fait. Quand il était laïc, il avait été élevé de manière si délicate qu’il avait des 
poils sur la plante des pieds. Il entend le Dhamma et décide de se faire ordonner. Il 
pratique la méditation marchée au point que ses pieds se mettent à saigner. Alors il se 
décourage. Il se dit : « Peut-être que je ferais mieux de quitter la robe et de continuer à 
accumuler des mérites. » 

C’est un autre cas où le Bouddha apparaît soudainement devant lui. « Pensais-tu 
quitter la robe ? » « Oui, monsieur. »

Le Bouddha lui demande : « Quand tu étais laïc, étais-tu doué pour jouer du luth ? » 
« Oui, monsieur. »

« Que se passait-il lorsque tu tendais trop les cordes ? Le son était-il bon ? » « Non, 
monsieur. »

« Lorsqu’elles étaient trop lâches, le son était-il bon ? » « Non, monsieur. »

899



« Le son était-il bon lorsque tu les tendais juste ce qu’il faut ? » « Oui, monsieur. »
Si vous avez déjà accordé une guitare, vous savez qu’il faut d’abord accorder une 

corde pour qu’elle soit juste, puis accorder les autres cordes par rapport à cette première 
corde.

De la même manière, dit le Bouddha, vous devez accorder l’effort de votre pratique, 
en commençant par déterminer la quantité d’effort qui vous convient le mieux à ce 
moment, puis accorder les quatre autres facultés par rapport à cela. Ces autres facultés 
sont la conviction, sati, la concentration et le discernement. 

Par exemple, supposons que vous rentriez du travail et que vous soyez fatigué. Vous 
ne vous asseyez pas en vous disant : « Je ne me lèverai pas tant que je n’aurai pas atteint 
l’éveil suprême. » Vous vous dites : « Je vais tenir le coup pendant une heure ». À 
d’autres moments, cependant, lorsque vous avez beaucoup d’énergie, ne vous dites pas : 
« Je vais me détendre ce soir ». Donnez tout ce que vous pouvez. C’est donc l’un des 
éléments à prendre en considération lorsque vous déterminez l’effort qui vous convient : 
l’effort dont vous êtes capable à ce moment-là.

L’autre élément à prendre en considération est la nature du problème particulier 
auquel vous êtes confronté. Comme le dit le Bouddha, les causes de la souffrance sont de 
deux types. Certaines d’entre elles disparaissent simplement lorsque vous les observez. 
Autrement dit, vous n’y aviez pas fait attention, mais lorsque vous prêtez attention à ce 
qui se passe dans votre esprit, vous voyez que cet état d’esprit est stupide et vous 
l’abandonnez.

Cependant, il existe d’autres kilesas dans l’esprit qui, lorsque vous les regardez, vous 
regardent en retour. Ils ne disparaîtront pas facilement. Dans de tels cas, dit le Bouddha, 
vous devez exercer une fabrication, c’est-à-dire les trois types de fabrication dont nous 
avons parlé : la façon dont vous respirez, la façon dont vous vous parlez à vous-même, et 
les perceptions et les sensations que vous gardez à l’esprit.

Ce sont là quelques-unes des questions relatives à l’effort juste.
Vous voyez donc que l’effort juste et la résolution juste sont étroitement liés, en 

particulier dans la pratique de sati juste et de la concentration juste. Pourtant, la 
résolution juste est l’un des facteurs les plus sous-estimés de la voie. Je voudrais donc 
concentrer mon attention sur ce point pendant le reste de l’enseignement de ce soir.

La résolution juste est l’un des premiers facteurs que le Bouddha a découvert lorsqu’il 
s’est engagé sur la bonne voie. Il a compris qu’il devait diviser ses pensées en deux types, 
non pas tant en fonction de leur contenu, mais plutôt en fonction de leur source et de 
leur résultat : d’où elles provenaient dans son esprit et ce qu’elles l’amenaient à faire. 
D’un côté, il y avait les pensées malhabiles, celles qui provenaient de la sensualité, de la 
malveillance et de la nocivité.

Le Bouddha s’est dit : « Ces pensées mènent à ma propre souffrance ou à celle des 

909



autres, ou à celle des deux. Elles font obstacle au discernement, favorisent la vexation » – 
les ennuis ou la frustration – « et elles ne mènent pas au déliement ».

De l’autre côté, il y avait les pensées habiles, celles qui étaient liées au renoncement, à 
l’absence de malveillance et à l’innocuité. Comme le Bouddha l’a observé : « Ces 
pensées ne mènent ni à ma propre souffrance, ni à la souffrance des autres, ni à la 
souffrance des deux. Elles favorisent le discernement, l’absence de frustration et mènent 
au déliement. »

Il a donné l’image d’un vacher. En Asie du Sud et du Sud-Est, les vachers sont 
nécessaires car les gens cultivent du riz, et pendant la saison des pluies, les vaches aiment 
entrer dans les rizières et manger le riz. Le vacher doit donc faire tout son possible pour 
les empêcher d’entrer dans les rizières. Il les frappe et leur crie dessus. Comme l’a dit le 
Bouddha, de la même manière, il devait contrôler ses pensées malhabiles, les repousser, 
s’assurer qu’elles n’envahissaient pas son esprit et n’y restaient pas. 

Pendant la saison sèche, cependant, le vacher peut se détendre. Le riz a été récolté et il 
n’y a aucun danger que les vaches mangent le riz, elles peuvent donc aller à peu près où 
elles veulent. Pendant cette période, le vacher peut se reposer sous un arbre et 
simplement garder à l’esprit que les vaches sont quelque part par là. De la même manière, 
lorsque l’esprit a des pensées habiles – basées sur le renoncement, l’absence de 
malveillance et l’innocuité – vous pouvez laisser ces pensées vagabonder à leur guise.

Et avant de passer à l’étape suivante, j’aimerais m’arrêter un instant pour vous 
donner un aperçu de ce que fait le Bouddha ici. Il s’agit essentiellement de l’analyse 
coûts-bénéfices que nous faisons habituellement, mais avec trois caractéristiques 
supplémentaires importantes. Rappelez-vous, nous avons discuté de notre analyse coûts-
bénéfices habituelle : réfléchir à l’attrait, réfléchir aux inconvénients, puis décider si 
l’attrait l’emporte sur les inconvénients. Ensuite, nous prenons une décision temporaire 
quant à ce qu’il faut faire de ce désir particulier pour le moment. 

Dans ce passage, cependant, le Bouddha ajoute trois caractéristiques importantes.
Tout d’abord, il introduit deux questions préliminaires. Il cherche à voir d’où 

viennent ces pensées dans l’esprit en observant ce qui surgit avec elles, et à voir ce qui 
disparaît, les amenant à disparaître. C’est la première caractéristique supplémentaire.

La deuxième est qu’il fixe une norme très élevée pour les types de pensées ou de désirs 
qui seront acceptables. Ils doivent être inoffensifs et ne pas faire obstacle à la libération.

La troisième est qu’il essaie d’arriver à la fin totale de toute passion pour ce type de 
désir.

Cette approche est présentée dans un programme plus détaillé qu’il a ensuite 
recommandé à ses disciples. Ce programme comporte cinq étapes, qui complètent le 
programme en trois étapes que nous suivons habituellement.

• Si un désir malhabile surgit dans l’esprit, recherchez, premièrement, son origine – 

919



quel événement dans l’esprit a provoqué l’apparition de ce désir.
• Deuxièmement, recherchez sa disparition : à la fois celle du désir et celle de sa cause. 

Il s’agit d’un test visant à s’assurer que lorsque la cause et le désir surgissent ensemble, ce 
n’est pas une simple coïncidence. Si la cause disparaît en même temps que le désir, cela 
montre qu’ils sont liés.

• La troisième étape consiste à rechercher l’attrait.
• La quatrième étape consiste à rechercher les inconvénients. Vous comparez l’attrait 

aux inconvénients, en utilisant cette norme d’innocuité et de mener au déliement, 
jusqu’à ce que vous voyiez que les inconvénients l’emportent sur l’attrait.

• La cinquième étape est ce qu’on appelle la subjugation du désir et de la passion. Ici, 
le jugement de valeur vise à échapper totalement au désir, et pas seulement à empêcher 
un jugement provisoire. Cette étape est également appelée l’échappatoire.

Ces cinq étapes sont dérivées des quatre nobles vérités telles qu’expliquées dans les 
vues justes. L’origine et la disparition établissent la cause de tout ce qui est 
problématique. Dans le cas des quatre nobles vérités, il s’agit de la deuxième noble vérité 
et de son lien avec la première. L’attrait est la localisation du désir. Cela est également lié 
à la deuxième noble vérité. Voir les inconvénients fait partie de la quatrième noble vérité. 
Enfin, l’échappatoire par la dépassion est liée à la troisième noble vérité.

J’aimerais m’arrêter ici pour expliquer la dépassion. Il ne s’agit pas d’un état d’esprit 
gris et morose. Il s’agit plutôt d’un état de maturité. Vous avez grandi et êtes capable 
d’abandonner les jeux enfantins. Je vais vous donner deux exemples. Le premier est le jeu 
du morpion. À un certain moment, vous y avez tellement joué que vous en avez compris 
tous les rouages. Vous savez comment ne jamais perdre, ce n’est donc plus un défi et cela 
ne vous intéresse plus. Un autre exemple serait les échecs. Vous savez que vous ne le 
maîtriserez jamais totalement, mais les leçons que vous en tirez en matière de stratégie 
sont tellement artificielles que s’améliorer dans ce domaine serait une perte de temps. 
C’est toujours un défi, mais vous voyez que ce n’est pas un défi qui vaut la peine d’être 
relevé. Vous vous en désintéressez donc tout simplement. 

Ce sont là deux façons de développer la dépassion vis-à-vis des choses.
Passons maintenant plus en détail à la résolution juste. Les trois résolutions 

consistent à vouloir surmonter trois types de désirs : la sensualité, la malveillance et la 
nocivité. Hier matin, nous avons parlé de surmonter temporairement les obstacles que 
sont le désir sensuel et la malveillance. Ici, je voudrais examiner comment nous pouvons 
nous attacher plus sérieusement à nous libérer réellement de ces façons de pensée. 

Comme vous vous en souvenez peut-être, la sensualité n’est pas la même chose que les 
plaisirs sensuels. Il s’agit plutôt de la fascination que l’on éprouve à penser et à planifier 
des plaisirs. Le Bouddha appelle cela la délectation. Il s’agit de votre conversation 
intérieure ou de votre fabrication verbale, combinée à des fabrications mentales, 

929



consacrées à vous vanter les plaisirs afin que vous vous sentiez bien de les poursuivre et 
que vous ayez envie de les rechercher davantage. C’est à cause de cette délectation que 
nous nous rendons souvent aveugles à la folie dont nous pouvons faire preuve dans la 
poursuite de certains de ces plaisirs et à la façon dont ils peuvent en réalité être nuisibles à 
nous-mêmes, aux autres ou aux deux.

Nous pensons souvent que nous sommes intelligents dans notre poursuite des 
pensées sensuelles et dans nos efforts pour les réaliser.

Il y a quelques années, j’ai été invité à donner un enseignement dans une université de 
l’Indiana. Après coup, le professeur m’a dit que la classe à laquelle j’avais parlé avait 
discuté de ce que cela faisait de rencontrer un moine. L’une des femmes, une pom-pom 
girl, a déclaré qu’elle avait été surprise de constater que j’avais des opinions intelligentes 
sur les choses en général, car elle pensait que les moines étaient des sous-humains – son 
argument étant que les personnes qui poursuivent des désirs sensuels sont, à ses yeux, plus 
intelligentes que celles qui ne le font pas.

Ce sentiment d’être intelligent peut prendre des formes très sophistiquées. Pensez au 
vocabulaire que nous utilisons pour parler du vin, du fromage et même du chocolat. Les 
gens parlent des notes et du goût du vin, de son caractère. En Amérique, ils parlent de la 
personnalité d’un vin. Et maintenant, avec le chocolat, ils parlent des notes qu’il 
contient : des notes de fruits ou de tabac.

Cela me rappelle un dessin d’humour que j’ai vu un jour dans le New Yorker.
Un homme des cavernes vient de recevoir un bol de soupe de sa femme. Il le renifle et 

dit : « Je détecte des notes de mammouth laineux. »
Juste avant de venir ici, on m’a donné une tablette de chocolat, et l’emballage 

indiquait qu’elle avait des notes de chocolat.
Tout cela nous amène à nous dire que nous sommes très sophistiqués dans notre 

façon de nous adonner à certains plaisirs sensuels. Mais quel est ce plaisir ? C’est 
simplement l’explosion de saveurs sur votre langue, et c’est tout.

Vous pourriez également penser aux discussions sur l’art et la musique qui vous 
captivent et vous font faire tout un tas d’élaborations à partir de simples sons et de 
couleurs. Il y a juste un contact, puis il disparaît. Vous devez faire des efforts pour le 
garder à l’esprit. Et dans quel but ? En général, on a le sentiment profond que plus nos 
goûts sont sophistiqués, plus notre palais est exigeant, plus on est une personne de valeur. 
Mais un palais raffiné vous rend-il vraiment meilleur que les autres ? Il est évident que 
cette obsession pour les goûts raffinés vous rend en fait plus vaniteux.

Cependant, certains plaisirs sensuels sont totalement inoffensifs. Ils doivent être jugés 
en fonction de leur effet sur l’esprit. Parmi les plaisirs inoffensifs, on trouve les beautés de 
la nature, l’harmonie dans les groupes de personnes, les plaisirs de la solitude et être en 
bonne santé. Même avec ceux-ci, cependant, il faut se méfier de ne pas devenir obsédé. 

939



Un exemple qui me vient à l’esprit aux États-Unis : nous avons beaucoup de gens que 
nous appelons des fanatiques du fitness. Il y avait une entreprise à Salt Lake City qui 
proposait de congeler votre corps après votre mort, au cas où quelqu’un serait capable, 
dans le futur, de redonner vie à des corps congelés. Une femme s’est inscrite. Lorsqu’on 
lui a demandé pourquoi elle s’était inscrite, elle a répondu : « J’ai travaillé si dur pour 
avoir un corps en bonne forme physique. Ce serait dommage de le laisser se décomposer. 
» C’est aller trop loin.

Les plaisirs sensuels nuisibles sont :
• ceux qui impliquent d’enfreindre les préceptes,
• ceux qui enivrent l’esprit, vous rendant insouciant,
• ceux qui vous rendent vaniteux, et
• ceux qui rendent la concentration difficile.
Quant à la sensualité elle-même, le temps passé à se délecter des plaisirs passés, 

présents et futurs est fondamentalement une perte de temps. Il est difficile de concentrer 
l’esprit, car l’une des conditions préalables au premier jhāna est que vous soyez isolé de la 
sensualité. Vous devez donc apprendre à cultiver des pensées de renoncement si vous 
voulez amener votre esprit à la concentration juste.

Pour ce faire, appliquez le programme en cinq étapes recommandé par le Bouddha. 
En d’autres termes, commencez par l’origine. Vous essayez de localiser l’endroit où se 
focalisent votre envie et votre désir. Supposons que vous désiriez une autre personne. 
Désirez-vous vraiment cette personne ou est-ce votre perception de cette personne ? 
S’agit-il d’une conversation intérieure sur ce que vous aimeriez faire avec cette personne 
ou est-ce votre perception de vous-même dans votre relation avec cette personne ? 
Autrement dit, « si je sors avec cette personne, j’aurai l’air plutôt cool ».

Lorsque vous examinez cette question, vous commencez à réaliser que le désir ne se 
trouve pas dans la personne elle-même, mais dans votre activité mentale. C’est pourquoi 
les relations personnelles peuvent être si tendues. Vous êtes plus intéressé par vos 
perceptions que par la personne réelle.

La deuxième étape consiste à voir le désir disparaître. Vous réalisez que le désir n’est 
pas du tout monolithique. Il va et vient. Puis il revient et repart à nouveau. Souvent, vous 
devez le déterrer une nouvelle fois. Même lorsqu’il semble implacable, si vous êtes 
observateur, vous verrez qu’il a ses failles. En voyant ces failles, vous réalisez qu’il n’est 
pas aussi puissant ou écrasant qu’il n’y paraît. Parfois, il vous dira : « Si tu ne cèdes pas 
maintenant, je vais devenir de plus en plus fort jusqu’à ce que tu ne puisses plus me 
résister. » Mais si vous pouvez voir qu’il finit par disparaître, vous réalisez qu’il vous 
ment.

La troisième étape consiste à examiner l’attrait. Vous essayez de voir exactement le 
moment où vous vous dites que vous voulez vraiment vous ranger du côté de l’origine. La 

949



raison de l’attrait est souvent très arbitraire, fugace, et parfois embarrassante. C’est 
pourquoi elle est souvent si cachée.

Ensuite, vous examinez les inconvénients de ces désirs. Vous devez travailler dur pour 
les maintenir, et même ainsi, ils sont éphémères. Vous vous engagez souvent dans des 
actions malhabiles pour maintenir les plaisirs que vous désirez. Et puis vous devez vous 
demander : « Est-ce que vous obtenez vraiment satisfaction de cette manière ? » 
Comme l’a dit le Bouddha : « Même s’il pleuvait des pièces d’or, cela ne suffirait pas à 
satisfaire les désirs sensuels d’une seule personne. » Une autre fois, il a dit : « Si vous 
aviez deux chaînes de montagnes de la taille de l’Himalaya faites d’or massif, cela ne 
suffirait toujours pas pour satisfaire les désirs d’une seule personne. » 

Ensuite, vous vous rappelez que cela vous empêche d’atteindre la concentration juste 
et fait obstacle à la troisième noble vérité.

L’étape qui consiste à rechercher les inconvénients est celle où le Bouddha vous 
demande d’appliquer les trois perceptions de l’inconstance, du stress et du pas-soi au 
désir. Rappelez-vous que cette étape est liée à la quatrième noble vérité, qui vise à 
atteindre la troisième noble vérité, et que c’est dans le contexte de la troisième noble 
vérité que ces trois perceptions ont réellement du pouvoir. Normalement, sans tenir 
compte de la troisième noble vérité, nous dirions : « Si quelque chose est inconstant, 
qu’importe ? Je veux l’obtenir quand je le peux. » Mais dans le contexte de la troisième 
noble vérité, vous dites : « Cela fait obstacle à quelque chose de plus précieux. Donc, 
quelque chose d’inconstant, de stressant et de pas-soi ne vaut en fait pas la peine d’être 
recherché. »

Cela conduit à l’échappatoire, qui est un jugement de valeur : vous développez la 
dépassion et vous le dépassez. Et vous acquérez un sentiment de liberté lorsque vous 
parvenez à le dépasser.

Cependant, il est nécessaire d’avoir le plaisir physique non sensuel de la 
concentration et le plaisir mental de la compréhension pour compenser le fait de 
renoncer à la sensualité. Ce n’est qu’alors que vous pouvez vraiment la dépasser. C’est 
pourquoi la résolution juste se focalise sur le fait de vous amener à la concentration juste. 
Nous en parlerons plus en détail demain.

La deuxième résolution juste consiste à dépasser la malveillance, et si nous en 
discutons maintenant, nous allons rester ici jusqu’à dix heures. Nous parlerons de la 
bienveillance plus tard dans la retraite, nous pouvons donc passer outre la malveillance 
pour l’instant.

Parlons de la troisième résolution juste : vouloir dépasser la nocivité. Cette nocivité 
est la volonté de laisser vos actions nuire aux autres ou à vous-même, non pas par 
malveillance, mais simplement parce que vous vous en moquez. Vous décidez que les 
autres n’ont pas d’importance, ou que vous n’avez pas d’importance, ou vous pensez que 

959



ce que vous faites sert un but supérieur. Là encore, vous devez utiliser ce programme en 
cinq étapes. Vous commencez par l’origine des pensées selon lesquelles la souffrance des 
autres ou votre propre souffrance n’ont pas d’importance. Vous devez vous demander : 
« De quel état d’esprit cela provient-il ? Est-ce parce que vous êtes paresseux et 
apathique ? Doctrinaire ? Moralisateur ? Prétentieux ? » En Amérique, on entend 
souvent des gens insensibles dire : « Ces gens sont des perdants, ils n’ont pas 
d’importance. » D’où cela vient-il ?

Ensuite, vous devez chercher à savoir : « Quand ces pensées disparaissent-elles ? »
Quant à l’attrait, encore une fois : la nocivité vous permet d’être paresseux. Est-ce là 

l’attrait ? L’attrait réside-t-il dans le fait que cela donne plus d’importance à vos idéaux 
qu’aux personnes réelles ? L’attrait réside-t-il dans l’idée que vous êtes au-dessus de 
réfléchir aux conséquences de vos actions ?

Quant aux inconvénients, un jour le roi Pasenadi était dans le palais avec sa reine, 
Mallikā. Dans un moment de tendresse, il se tourne vers elle et lui dit : « Y a-t-il 
quelqu’un que tu aimes plus que toi-même ? » Vous savez ce qu’il pense. Il veut qu’elle 
réponde : « Oui, Votre Majesté, je vous aime plus que je ne m’aime moi-même. » Et si 
c’était un film hollywoodien, c’est ce qu’elle dirait. Mais nous sommes dans le Canon 
Pali. On ne peut pas s’en tirer en disant des choses stupides dans le Canon Pali. Elle 
répond donc : « Non, il n’y a personne que j’aime plus que moi-même. Et vous ? Y a-t-il 
quelqu’un que vous aimez plus que vous-même ? » Le roi doit admettre que non, il 
n’aime personne plus que lui-même. C’est la fin de cette scène.

Le roi va alors voir le Bouddha et lui raconte ce qui s’est passé. Le Bouddha dit : « 
Vous savez, Mallikā a raison. Vous pouvez chercher partout dans le monde, vous ne 
trouverez jamais personne que vous aimez plus que vous-même. Mais en parallèle, tout le 
monde s’aime tout aussi farouchement. » Et la conclusion que tire le Bouddha est 
intéressante. Ce n’est pas que « dans le monde, c’est chacun pour sa peau. » Il dit en fait 
: « Vous ne devriez jamais faire de mal à qui que ce soit ni inciter quiconque à causer du 
tort. » Après tout, si votre bonheur dépend du mal que vous faites aux autres, 
premièrement, il ne durera pas. Deuxièmement, cela créera un très mauvais kamma. 
Troisièmement, si vous incitez d’autres personnes à causer du tort, elles finiront par vous 
détester. La conclusion est donc la suivante : ne faites pas de mal et ne soyez pas 
désinvolte quant au tort que vous causez. 

Dans ce cas, l’échappatoire serait de développer de la compassion pour vous-même et 
pour les autres.

Ce que vous faites ici, c’est remplacer des désirs malhabiles par des désirs plus habiles. 
Vous examinez les fabrications verbales et mentales qui entrent dans ces désirs malhabiles 
et vous les remplacez par des fabrications verbales et mentales plus habiles. Mais 
beaucoup de nos émotions et de nos désirs ne répondent pas seulement à la parole. En 

969



psychothérapie, on a découvert que les meilleures méthodes combinent une cure par la 
parole avec un entraînement à la sensibilité à votre corps. Dans la terminologie 
bouddhiste, cela impliquerait également les fabrications corporelles, la façon dont vous 
respirez. Cela s’acquiert par la concentration basée sur la méditation sur la respiration. 
Vous devez avoir le plaisir de la concentration pour modifier l’équilibre des forces dans 
cette analyse coûts-bénéfices du programme en cinq étapes du Bouddha, car un état de 
bien-être intérieur vous apporte quelque chose de positif à comparer à l’attrait du désir 
malhabile.

Le Bouddha montre à plusieurs reprises le lien entre la résolution juste et faire entrer 
l’esprit en concentration juste.

Il y a un passage tiré du soutta dans lequel le Bouddha parle de se comparer à un 
vacher.

Il pensait : « Je pourrais laisser ces pensées habiles vagabonder autant qu’elles le 
souhaitent. » Puis il se dit :

« Si je devais penser et réfléchir en accord avec des pensées habiles, même pendant 
une nuit, même pendant une journée, même pendant une journée et une nuit, je ne vois 
aucun danger qui pourrait en découler, sauf que penser et réfléchir pendant longtemps 
fatiguerait le corps. Lorsque le corps est fatigué, l’esprit est perturbé, et un esprit 
perturbé est loin de la concentration. » J’ai donc stabilisé mon esprit à l’intérieur, je l’ai 
apaisé, unifié et concentré. Pourquoi cela ? Afin que mon esprit ne soit pas perturbé. » – 
MN 19

En d’autres termes, lorsque vous vous êtes entraîné à avoir des pensées habiles et à 
éviter les pensées malhabiles, il est beaucoup plus facile d’abandonner ces pensées pour 
amener l’esprit à la concentration.

Dans Majjhima 117, le Bouddha parle de deux niveaux de résolution juste. Il y a la 
résolution juste mondaine, dont nous avons parlé jusqu’à présent. Et puis il y a la 
résolution juste transcendante ou noble, qui est définie comme les fabrications verbales 
qui permettent d’amener l’esprit dans le premier jhāna, le premier stade de la 
concentration juste. 

Autrement dit, vous devez examiner tous les désirs malhabiles en termes des trois 
fabrications. Et vous pouvez développer la dépassion à leur égard grâce au programme en 
cinq étapes du Bouddha. Vous les décortiquez, puis vous réassemblez ces trois 
fabrications en états mentaux et physiques habiles qui serviront de base pour renforcer 
vos désirs habiles et permettre à l’esprit d’entrer dans la concentration juste. 

Ce soir, nous nous sommes donc focalisés sur l’utilisation du désir pour créer de 
meilleures fabrications mentales et verbales. Demain soir, nous aborderons la manière 

979



d’utiliser le désir pour créer un état de concentration afin d’utiliser habilement les trois 
types de fabrication.

 

2 6  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

En souvenir d’Ajaan Lee

Aujourd’hui marque le 64e anniversaire du décès d’Ajaan Lee. Comme c’est lui qui 
nous a enseigné la méthode que nous pratiquons lors de cette retraite, j’aimerais vous 
parler un peu de lui. 

Il existe en Thaïlande un monastère qui abrite un musée consacré aux ajaans de la 
forêt, avec des statues des ajaans les plus respectés disposées dans une salle. Au pied de 
chaque statue se trouve une brève description de ce qui caractérisait cet ajaan en 
particulier. Il est assez horrible de voir toute sa vie réduite à une seule phrase. Mais dans 
le cas d’Ajaan Lee, la phrase est : « celui qui possède un grand pouvoir mental ».

Pour la plupart des gens, quand ils pensent à un pouvoir mental élevé, ils pensent à un 
pouvoir de concentration élevé. Et dans ce cas, c’est vrai. Sa concentration était très 
forte. Il raconte des moments où il répandait mettā, et on dirait qu’il part au combat. 
Une fois, alors qu’il était seul dans une forêt, il y avait un éléphant en rut. On parle de « 
rut » parce que lorsque les éléphants mâles sont sexuellement excités, un liquide appelé 
« rut » s’écoule d’une glande située près de leurs oreilles. Ils deviennent alors 
complètement fous. Les voisins ont supplié Ajaan Lee de quitter la forêt parce que c’était 
dangereux, mais il leur a répondu qu’il avait confiance en ses propres pouvoirs mentaux. 

Puis, un jour, l’éléphant est venu dans la clairière où il se trouvait. Il regarda 
l’éléphant dans les yeux et se dit : « Cet éléphant est fou ». Avant même de s’en rendre 
compte, il se mit à essayer de grimper à un arbre. Mais alors, une voix lui dit : « Si tu as 
peur de mourir, tu mourras encore de nombreuses fois ». Il s’assit donc au pied de 
l’arbre, face à l’éléphant, et envoya beaucoup de bienveillance. L’éléphant s’est arrêté un 
instant, a battu des oreilles une ou deux fois, puis s’est éloigné. 

Une autre fois, Ajaan Lee a emmené un groupe de laïcs en tudong dans une forêt près 
de l’océan. Au milieu de l’après-midi, ils ont vu un énorme nuage de moustiques marins 
se diriger vers le rivage. Il a donc dit à tout le monde de sortir de leurs moustiquaires. Il 
leur dit : « Je vais combattre ces moustiques avec mettā. Tous les coups sont permis. » Et 
effectivement, au bout de cinq minutes, les moustiques se sont tous en aller. 

Cette attitude est d’ailleurs typique de la tradition de la forêt : la bienveillance est une 
force. Ici, en Occident, nous avons tendance à considérer la bienveillance comme une 
émotion douce et tendre. Mais pour les ajaans de la forêt, ils ont vu à maintes reprises 

981



qu’elle les protégeait des dangers, donc pour eux, c’est sans aucun doute une force 
puissante.

La puissance de sa concentration est donc l’un des aspects du pouvoir mental d’Ajaan 
Lee.

Mais ce pouvoir a un autre aspect, qui était son intense curiosité. Cela est lié à la 
méthode de méditation sur la respiration qu’il enseignait. Parmi les ajaans de la forêt, 
c’est lui qui a consacré le plus de temps et d’énergie à développer ce sujet particulier de la 
méditation. Tout a commencé dans les années 1930, lorsqu’il s’est rendu en Inde pour 
visiter les lieux saints bouddhistes : l’endroit où le Bouddha est né, où il a atteint l’éveil, 
où il a enseigné le Dhamma pour la première fois et où il est décédé. À cette époque, très 
peu de gens faisaient ce genre de pèlerinage.

Lorsqu’il s’y rendit, il vit tous ces yogis debout sur une jambe, allongés sur des lits de 
clous, etc., et il voulut savoir comment ils faisaient cela. Sa façon de répondre à cette 
question fut de se la poser dans son esprit et de se concentrer. Ce qui ressortit de sa 
concentration, c’est qu’ils jouaient avec les énergies respiratoires de leur corps. Il 
commença donc à faire la même chose : non pas en s’allongeant sur des lits de clous, mais 
en jouant avec les énergies respiratoires de son corps. Et il découvrit que c’était un moyen 
très efficace d’entrer en concentration. 

Ainsi, lorsqu’il revint en Thaïlande, il rédigea une technique de méditation 
respiratoire, qui est aujourd’hui la Méthode Une dans le livre Keeping the Breath in 
Mind. À ce moment-là, ils ne l’appelaient pas Méthode Une, car il n’y avait pas encore 
de Méthode Deux. 

Mais il a continué à faire des recherches, en utilisant son propre souffle, en utilisant sa 
propre concentration, jusqu’en 1953, date à laquelle il a décidé de se rendre dans la 
jungle du nord de la Thaïlande pour la retraite des pluies. Il lui a fallu trois jours pour 
marcher jusqu’à l’endroit où il avait prévu de séjourner, et quelques jours après son 
arrivée, il a eu une crise cardiaque. Pas de médicaments. Pas de médecins. Aucun moyen 
de sortir, sauf à pied. 

Il s’est donc dit : « Si je dois mourir, je suis prêt à mourir. Mais si je ne dois pas 
mourir, voyons si je peux sortir d’ici. » Il n’avait rien d’autre que son souffle. Il a donc 
commencé à utiliser les énergies de son souffle pour aider à soigner son cœur, et à la fin 
des trois mois de retraite, il a pu s’en sortir. Une fois sorti, il a rédigé la Méthode Deux, 
qui met beaucoup plus l’accent sur le corps que la Méthode Une. 

Vous remarquerez, en lisant sa Méthode Deux, que lorsqu’il commence l’examen du 
corps, il commence par la nuque. Et si vous avez déjà eu des problèmes cardiaques, vous 
savez que la nuque est une zone où beaucoup de tensions ont tendance à s’accumuler. 
C’est probablement pour cela qu’il a commencé par là.

Si vous regardez ses derniers enseignements, vous verrez qu’il a continué à 

991



expérimenter différentes façons de respirer, et qu’il a donné de nombreuses analyses 
différentes sur les différents types de respiration dans le corps et sur la façon dont elles 
peuvent se déplacer.

Par exemple, dans la Méthode Deux, il parle de faire descendre l’énergie respiratoire 
le long de la colonne vertébrale. Mais dans certains de ses enseignements, il parle de 
l’énergie respiratoire qui commence dans la plante des pieds, remonte le long des jambes 
et de la colonne vertébrale. Le message est donc qu’il existe de nombreuses façons 
différentes d’utiliser l’énergie respiratoire pour soulager les maux du corps et amener 
l’esprit à une concentration totale du corps.

Sur la base de ces expériences, il était l’un des rares ajaans de la forêt à parler de la 
concentration comme d’une conscience qui englobe le corps tout entier et à donner 
autant de détails sur la manière dont les énergies respiratoires peuvent être utilisées. 
Lorsqu’il a commencé à écrire des livres sur la pratique, il s’est concentré sur la 
méditation sur la respiration plus que sur toute autre chose car, comme il le disait, de 
toutes les méthodes de méditation, c’est la plus sûre. Tant que vous êtes pleinement 
ancré dans le corps, c’est la concentration la plus sûre que vous puissiez avoir.

Parmi les ajaans de la forêt, il était également celui qui a écrit les essais les plus 
systématiques sur la manière de pratiquer le Dhamma. Et il a abordé les grandes 
questions de la méditation, les controverses telles que la relation entre sati et la pratique 
de la concentration. Il existe une école de pensée selon laquelle la pratique de sati est une 
chose, et la pratique de la concentration en est une autre, totalement différente. Mais 
comme l’a souligné Ajaan Lee, sati a pour but d’amener l’esprit à la concentration juste, 
de sorte que ces deux pratiques sont intimement liées.

Dans ses discussions sur sati, il a mis l’accent sur les trois qualités d’esprit que vous 
êtes censé y apporter :

• sati, qui signifie garder quelque chose à l’esprit ;
• sampajañña, être alerte, c’est-à-dire remarquer ce que vous faites pendant que vous 

le faites et voir également les résultats ; et enfin
• ātappa, l’ardeur, votre effort sincère pour bien faire cela.

Parmi ces trois qualités, il a identifié l’ardeur comme le facteur de sagesse. En d’autres 
termes, la sagesse ne consiste pas seulement à essayer de voir : « Ah oui, ceci est 
inconstant, ceci est stressant, ceci est pas-soi ». Comme le dit Ajaan Lee, si vous êtes 
ardent, vous voyez qu’il y a certaines choses que vous devez développer et que vous êtes 
capable de faire, alors vous essayez de les développer autant que possible. Au lieu de 
simplement voir les choses telles qu’elles sont, vous voyez les choses telles qu’elles 
peuvent être – autrement dit, vous explorez leur potentiel.

En ce sens, vous luttez en fait contre les trois caractéristiques – ou plutôt les trois 

1001



perceptions – de l’inconstance, du stress et du pas-soi. Vous essayez de créer un état 
d’esprit constant, agréable et sous votre contrôle. Bien sûr, en poussant contre ces trois 
caractéristiques, vous finirez par atteindre un point où elles résisteront. C’est à ce 
moment-là que vous apprendrez vraiment à les connaître et à les comprendre.

C’est là qu’intervient la pratique de la concentration, et dans ce domaine, Ajaan Lee 
a relancé la discussion sur jhāna. Il est le seul parmi les ajaans de la forêt à décrire en détail 
les différentes étapes de jhāna et la manière d’y parvenir.

Par exemple, avec le premier jhāna, vous avez cinq facteurs. Il en a identifié trois 
comme étant les causes. Vous avez :

• la pensée dirigée – en d’autres termes, vous choisissez votre thème et vous restez 
focalisé dessus ;

• l’évaluation, dans laquelle vous ajustez le thème et vous ajustez l’esprit afin qu’ils 
s’accordent ; et

• l’unicité de préoccupation – autrement dit, vous concentrez ces trois activités sur 
un seul objet, tel que la respiration.

Les deux autres facteurs du premier jhāna, le plaisir et le ravissement, sont les 
résultats.

Là encore, Ajaan Lee a identifié le facteur de sagesse parmi ces cinq comme étant 
l’évaluation. En ajustant votre respiration et votre esprit, vous vous sensibilisez aux 
causes et à leurs effets. Vous pouvez voir dans quelle mesure vous créez les causes d’une 
sensation de plaisir ou de ravissement. Cela signifie que vous voyez le processus de 
fabrication et les principes de cause à effet en action. C’est ainsi que l’évaluation donne 
naissance à la sagesse et au discernement.

Voilà donc quelques-unes des caractéristiques distinctives des enseignements d’Ajaan 
Lee et de la puissance de son esprit.

Je trouve toujours cela étonnant : il était le fils de paysans, n’avait suivi que quatre 
années d’études primaires (lecture, écriture, arithmétique), mais il était néanmoins 
capable de résoudre bon nombre des problèmes soulevés dans les discussions sur la 
méditation bouddhiste grâce à sa curiosité et à sa volonté d’expérimenter.

De plus, parmi les différents ajaans, c’est lui qui parle le plus de la méditation comme 
d’un savoir-faire, comme les savoir-faire nécessaires pour coudre un pantalon, tisser un 
panier ou fabriquer des tuiles en argile. Autrement dit, vous travaillez avec un objet. 
C’est de l’ardeur. Vous vous observez pendant que vous faites le travail. C’est rester 
alerte. Ensuite, vous regardez les résultats. Et si les résultats ne sont pas bons, vous 
recommencez et essayez autre chose. C’est l’évaluation.

Cela correspond aux enseignements du Bouddha sur la manière dont le Dhamma est 
nourri, c’est-à-dire par l’engagement et la réflexion. Vous essayez sérieusement quelque 
chose. Vous examinez les résultats. Et si ce que vous faites ne fonctionne pas, vous essayez 

1011



autre chose. Cela implique également une certaine ingéniosité. Vous trouvez de nouvelles 
idées et vous les testez.

Toutes ces qualités d’Ajaan Lee ont joué un rôle important dans un autre aspect de sa 
vie, à savoir qu’il a introduit la pratique de la tradition de la forêt dans le centre de la 
Thaïlande. Il faut réaliser à quel point cela a été un exploit majeur : sortir cette pratique 
des forêts du nord-est et l’amener à Bangkok. Les habitants du centre de la Thaïlande ont 
tendance à mépriser les gens du nord-est. Il y avait également le problème que, à cette 
époque, le gouvernement avait demandé aux moines d’arrêter leur pratique de la 
méditation et d’aider à mettre en place un système éducatif, car la Thaïlande essayait de 
repousser les Britanniques et les Français qui tentaient de s’emparer du pays. La politique 
du gouvernement était la suivante : « Nous avons besoin d’un système éducatif national. 
» Et qui serait le mieux placé pour enseigner aux enfants ? À cette époque, il n’existait 
pas d’écoles de formation des enseignants, et le gouvernement souhaitait donc que les 
moines deviennent enseignants. 

Certaines personnes se sont plaintes que cela détournait les moines de leur véritable 
devoir, qui était de pratiquer pour atteindre nibbāna, et le gouvernement a donc mené 
une enquête. Que les résultats de l’enquête aient été vrais ou non, ils ont affirmé avoir 
interrogé les différents monastères de Thaïlande où les gens méditaient, et ils sont arrivés 
à la conclusion que personne ne pratiquait correctement, donc les moines pourraient 
tout aussi bien devenir enseignants dans les écoles primaires. Telle était l’attitude dans le 
centre de la Thaïlande à cette époque. 

Mais dans le nord-est, il y avait des moines qui pratiquaient encore dans la forêt, et les 
autorités ecclésiastiques de Bangkok les considéraient comme des vagabonds. On 
craignait qu’ils ne soient communistes. Les moines de la tradition de la forêt ont donc 
compris qu’ils avaient besoin d’une certaine protection à Bangkok. Il s’est avéré qu’un 
vieux moine de haut rang, un Somdet vivant à Bangkok, était chargé de superviser le 
nord-est. Il avait tendance à harceler les moines de la forêt. Mais un jour, il est tombé 
malade. Ajaan Lee est donc allé lui rendre visite. Après s’être prosterné, il s’assit dans un 
coin de la pièce et médita tranquillement. 

Le Somdet pouvait sentir une force intense pénétrer son corps depuis la direction 
d’Ajaan Lee. Il demanda : « Que faites-vous ? » Ajaan Lee répondit : « Je vous fais une 
offrande de calme. » Le vieux moine dit : « Eh bien, quoi que ce soit, continuez. Cela me 
fait du bien. » Ajaan Lee fit donc cela tous les jours, jour après jour. Lorsque le vieux 
moine commença à se sentir mieux, Ajaan Lee lui enseigna comment méditer, et il 
commença à obtenir des résultats. Il dit : « J’ai gaspillé mon temps en tant que moine. » 
Il ajouta : « C’est dommage que je sois le seul à en bénéficier ici. » En plus de cela, Ajaan 
Lee pouvait expliquer le Dhamma d’une manière qu’il n’avait jamais entendue 
auparavant. Il fit donc en sorte qu’Ajaan Lee commence à donner des enseignements et à 

1021



diriger des méditations dans l’une des salles du monastère de Bangkok. C’est ainsi que 
l’enseignement de la tradition de la forêt commença à s’implanter à Bangkok. 

Nous arrivons ici à l’autre aspect de la force d’esprit d’Ajaan Lee. Certains moines du 
monastère étaient jaloux d’Ajaan Lee. Ils disaient qu’il enseignait aux gens à se fourvoyer. 
Ces moines pensaient que le temps de jhāna était révolu. Comment Ajaan Lee a-t-il 
riposté ? Il possédait plusieurs pouvoirs psychiques. Il avait même la capacité de prêter ses 
pouvoirs psychiques à d’autres personnes. Il y avait une vieille dame dont le travail 
consistait à nettoyer les salles de bain du monastère. Quand elle avait du temps libre, elle 
venait s’asseoir et méditer avec Ajaan Lee. Elle finit par acquérir la capacité de lire dans 
les pensées. Et de qui a-t-elle lut les pensées ? Les moines. Et elle fut choquée. Ils 
pensaient à des choses auxquelles des moines ne devraient pas penser. Elle alla voir le 
Somdet et lui dit : « Savez-vous à quoi pensent ces moines ? » Elle lui raconta, une par 
une, les pensées de chacun d’entre eux. Le Somdet se dit : « Elle a probablement raison. 
» 

Il rassembla donc tous les moines et leur dit : « Vous devez faire attention. Ces gens 
peuvent vous lire à l’intérieur et à l’extérieur » – littéralement : « jusqu’au plus profond 
de vos entrailles ». Les gens commencèrent alors à avoir un peu peur d’Ajaan Lee. Cela 
contribua également à faire connaître la tradition de la forêt dans le centre de la 
Thaïlande.

Comme le disait Ajaan Lee, « Si le Bouddha avait essayé d’enseigner uniquement par 
la force des mots, le bouddhisme n’aurait pas duré aussi longtemps. » Cela dépendait 
également du pouvoir de son esprit. 

Il existe de nombreuses histoires sur les pouvoirs psychiques d’Ajaan Lee. Je pourrais 
vous occuper toute la matinée à vous les raconter, mais je vais m’en tenir à une seule.

Après qu’Ajaan Lee eut commencé à enseigner à Bangkok, quelqu’un lui donna un 
terrain à l’extérieur de la ville pour y fonder un monastère. Il se trouvait à quelques 
kilomètres d’une ville appelée Samut Prakaan. Un bus reliait la ville au monastère. Un 
jour, Ajaan Lee et quelques autres moines montèrent dans le bus à Samut Prakaan et il 
demanda au chauffeur : « Pouvons-nous nous arrêter à ce magasin en voie ? Cela ne 
prendra que quelques minutes. Pouvez-vous m’attendre et me conduire ensuite au 
monastère ? »

Le chauffeur répondit : « Désolé, nous ne faisons pas de faveur à qui que ce soit. »
Ils arrivèrent donc au magasin. Dès qu’Ajaan Lee descendit du bus, le moteur 

s’arrêta. Il entra dans le magasin et discuta avec le propriétaire. Le chauffeur ne parvenait 
pas à redémarrer le bus. Le propriétaire du magasin invita Ajaan Lee à prendre une tasse 
de thé. Ajaan Lee but donc une tasse de thé. Le bus ne démarrait toujours pas. Puis, 
lorsqu’il remonta dans le bus, il dit : « Bon, maintenant, vous pouvez démarrer le bus. » 
Et le bus démarra. À partir de ce moment-là, tout ce qu’Ajaan Lee demandait, les 

1031



chauffeurs de bus le lui donnaient. 
Dédions donc cette séance de méditation à la mémoire d’Ajaan Lee.

2 6  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

Questions-réponses

Q : Afin de rendre la pratique du travail avec le corps plus agréable, pouvons-nous 
faire mettā pour chaque partie du corps ?

R : Il existe un navire français qui a passé l’hiver en Antarctique, appelé le « Pourquoi 
Pas ? ». Alors, pourquoi pas ? Vous pouvez avoir autant de bienveillance que vous le 
souhaitez envers votre corps. J’ai lu un jour un livre sur un Américain qui souffrait de 
troubles de la rate. Une nuit, il a crié sur sa rate. Quelques jours plus tard, il a rencontré 
une de ses amies qui était médium. Elle a médité pour voir comment allait son corps, puis 
lui a demandé : « Est-ce que tu as crié sur ta rate ? Ne crie jamais sur ta rate. »

Q : Cette question vient de la personne qui souffrait de maux de tête. Nous lui avions 
suggéré d’essayer d’abord de détendre un peu sa focalisation, mais nous avions ajouté 
qu’il existait d’autres techniques. Elle dit maintenant : « Ça ne marche pas. Quelles sont 
ces autres techniques ? »

R : Certaines des autres techniques consistent à se focaliser sur l’espace autour du 
corps, en gardant à l’esprit qu’il n’y a pas de limite à cet espace. Lorsque la respiration 
devient confortable, vous pouvez penser à l’ensemble du corps, sans avoir à passer par 
l’examen étape par étape. Cette conscience globale et illimitée peut aider à libérer la 
pression des maux de tête.

Une autre technique consiste à imaginer que toute la pression présente dans la tête 
descend le long de la colonne vertébrale, passe par le coccyx et s’enfonce dans la terre. 

Voyez si ces techniques fonctionnent. 

Q : Comment gérer une agitation très forte qui semble envahir tout le corps ? J’ai eu 
du mal à y faire face pendant la retraite et j’ai du mal à respirer malgré tout. Dois-je 
simplement supporter cette agitation ? 

R : Une chose que vous pouvez faire ici est, encore une fois, de penser à l’espace 
autour du corps. Une autre consiste à passer une heure entière à faire de la méditation 
mettā. Pour tout le monde. Quant à l’excès d’énergie dans le corps, pensez à ouvrir les 
canaux de sortie, par les paumes de vos mains, la plante de vos pieds ou vos yeux, et voyez 
si vous pouvez laisser l’agitation se disperser hors du corps par ces points. Si cela ne 

1041



fonctionne pas, revenez et nous essaierons d’autres choses. 

Q : Cher Ajaan, j’ai du mal à trouver de la joie dans la méditation. Je parviens à 
calmer mon esprit en prenant conscience de ma respiration, mais après un certain temps, 
des tensions s’accumulent dans le haut de mon dos. Je pense que ces tensions 
proviennent d’un dilemme important. J’ai du mal à les relâcher sans changer de posture 
ou m’étirer. Devrais-je être capable de ressentir de la joie à travers la tension ou la 
douleur ? Dois-je rechercher la joie dans la pratique, car cela semble être la prochaine 
étape ?

R : Là encore, pour la tension dans le haut du dos, pensez à la faire sortir par les bras 
et les paumes de vos mains. Vous pouvez aussi penser à la respiration qui entre par le dos 
lorsque vous inspirez. Si la tension ne disparaît pas, dites-vous : « Je vais me focaliser sur 
les parties du corps qui ne sont pas tendues en ce moment. » Vous trouverez une 
certaine joie à rester là. 

J’ai une petite histoire à raconter. J’ai eu un jour un disciple qui souffrait du 
syndrome de Marfan. Il s’agit d’une maladie héréditaire du tissu conjonctif, et les 
personnes qui en sont atteintes ont tendance à mourir vers 20 ou 30 ans. En plus d’être 
atteinte de cette maladie, elle était l’une des cofondatrices de la National Marfan 
Foundation. Elle est décédée vers l’âge de 50 ans d’un accident vasculaire cérébral. Avant 
de mourir, elle m’a demandé de présider son service funéraire. Lors de la cérémonie, il y 
avait à la fois ses amis bouddhistes et ses amis Marfan. 

Au début de la cérémonie, j’ai donné une méditation guidée, comme celle que nous 
avons faite ensemble. Ensuite, les gens ont prononcé des éloges funèbres. Une femme a 
raconté que son neveu était atteint du syndrome de Marfan. À l’âge de 13 ans, il a dû 
subir une opération cardiaque, et à sa sortie de l’hôpital, aucun médicament ne parvenait 
à soulager sa douleur. Ma disciple est donc allée rendre visite à ce garçon pour voir si elle 
pouvait l’aider. Elle a écouté ses symptômes pendant un moment, puis elle lui a dit : « 
Respire par les fesses. » La femme qui prononçait l’éloge funèbre s’est alors tournée vers 
moi et m’a dit : « Ça a marché. Et maintenant, je sais d’où lui est venu cette idée. » 
Donc, à défaut d’autre chose, respirez par les fesses.

Q : Je suis très heureux d’apprendre que tant de personnes participant à la retraite 
ressentent des sensations agréables pendant leur méditation et leur concentration. Mais 
en ce qui me concerne, je ne ressens rien. Absolument rien. Et pourtant, je pratique 
depuis des années. Est-ce dû à une méthode inadéquate ? Ou est-ce du à mon kamma 
passé ? 

R : Cela pourrait être l’un ou l’autre. Mais ce que vous devez faire, c’est essayer une 
méthode différente pour voir si autre chose pourrait vous convenir. La méditation sur la 

1051



respiration ne convient pas à tout le monde. L’important est de trouver un objet sur 
lequel vous aimez vous concentrer.

De plus, la question précédente prouve que tout le monde ne ressent pas des 
sensations agréables.

Quand j’ai commencé à méditer en tant que jeune moine en Thaïlande, il y avait un 
autre jeune moine qui méditait dans le même hall de méditation que moi. Au bout 
d’environ 15 minutes, j’avais mal aux jambes et au dos. J’ai regardé l’autre moine, et il 
était assis très paisiblement. Je me suis dit : « Je dois préserver la bonne réputation de 
l’Amérique. » Alors j’ai continué à restez assis.

J’ai découvert plus tard que l’autre moine souffrait beaucoup. Il a regardé cet 
Américain assis paisiblement là-bas et s’est dit : « Je ne peux pas perdre contre cet 
Américain. »

Ne présumez donc pas que les personnes qui semblent paisibles autour de vous le sont 
réellement. Envoyez-leur des pensées de compassion au cas où elles souffriraient.

Q : Y a-t-il une différence entre la conscience du corps entier que nous cultivons dans 
la méditation assise et celle de la méditation marchée ? Il me semble que pour la marche, 
il suffit de se concentrer sur le mouvement des pieds et des jambes, et que la conscience 
du corps entier n’est pas nécessaire comme vous le recommandez dans la méditation 
assise. Pourriez-vous clarifier ce point ? 

R : Au début, vous trouverez peut-être suffisant de vous concentrer sur les pieds et les 
jambes. Mais à terme, vous voudrez développer une conscience de tout le corps pendant 
la marche. La seule différence avec la méditation assise est que cette conscience globale 
doit être fermement ancrée en un point du corps relativement immobile, comme le 
milieu de la poitrine, le milieu de la tête ou l’estomac. En effet, votre conscience doit 
continuellement aller et venir pendant que vous marchez afin que vous ne heurtiez pas 
des objets. Pour compenser cela, vous devez avoir un centre très fort pendant que vous 
marchez. 

Q : Le désir ultime de ne plus souffrir est un peu abstrait pour moi. Comment puis-je 
donner plus de sens à cela afin de savoir comment aligner ma vie et mes actions avec ce 
désir ? 

R : Gardez à l’esprit la question qui, selon Bouddha, est à l’origine de la sagesse, à 
savoir : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, mènera à mon bien-être et à mon bonheur à 
long terme ? » Chaque fois que vous devez prendre une décision, demandez-vous quel 
choix est le plus susceptible de mener à votre bien-être et à votre bonheur à long terme. 
Puis, suivez ce choix.

1061



Q : Comment inciter le consommateur à privilégier l’objectif à long terme plutôt que 
de se concentrer sur l’objectif à court terme ? Je constate que mes projets à long terme ou 
le développement de mes savoir-faire sont souvent mis en veilleuse, car mon esprit 
préfère obtenir la satisfaction immédiate d’accomplir quelque chose tout de suite.

R : Essayez de vous rappeler la dernière fois que vous avez choisi quelque chose qui 
procurait un bénéfice à court terme au détriment du long terme. Puis rappelez-vous à 
quel point vous le regrettez et demandez-vous : « Veux-tu refaire cette erreur ? » 

Q : Si j’ai, par exemple, trois heures par jour pour étudier le Dhamma, combien de 
temps recommandez-vous de consacrer à la méditation et combien à la lecture/l’étude ? 

R : Cela variera selon les différentes étapes de votre pratique. Il y aura des moments 
où vous aurez vraiment envie de lire pour comprendre certaines choses, en particulier 
lorsque vous rencontrerez un problème dans votre méditation. Il y aura d’autres 
moments où vous vous direz : « J’ai assez lu, je veux juste pratiquer. » Le temps que vous 
consacrez à l’étude et à la méditation variera donc au fil du temps, dans un sens puis dans 
l’autre. Mais en règle générale, je dirais de commencer par une demi-heure d’étude et 
deux heures et demie de méditation.

Q : Ajaan, je comprends que ce qui arrive à quelqu’un aujourd’hui est le résultat de 
son kamma à court et à long terme. Mais lorsqu’il s’agit de catastrophes qui font 
aveuglément de nombreuses victimes, comme les tours jumelles, le tsunami en Asie du 
Sud-Est ou récemment le tremblement de terre au Myanmar, tous ces milliers de victimes 
ont dû avoir des kammas très différents. Certaines d’entre elles ont peut-être eu de très 
bons kammas pendant de nombreuses vies. Alors, comment expliquer ce genre de 
situation sur le plan karmique ?

R : Il existe une idée fausse très répandue au sujet du kamma, selon laquelle chaque 
personne aurait un seul compte karmique et ce que l’on voit à un moment donné serait 
le solde courant de ce compte. En réalité, nous avons plusieurs comptes karmiques. Ou, 
pour reprendre l’image du Bouddha, nous avons tous un grand champ karmique avec de 
nombreuses graines différentes, bonnes et mauvaises. Ce que vous voyez à un moment 
donné, ce sont les graines qui germent à ce moment-là. Il est donc possible que vous ayez 
de nombreuses bonnes graines dans votre champ karmique, mais que certaines mauvaises 
graines soient celles qui germent à ce moment-là. Ainsi, dans le cas d’une catastrophe à 
grande échelle comme celle-ci, ce que vous avez, ce sont des personnes qui ont de 
mauvaises graines karmiques qui germent toutes en même temps.

Ce n’est pas qu’ils aient tous commis ensemble le même mauvais kamma. Mais ils ont 
individuellement commis un mauvais kamma de ce type à un moment donné dans le 
passé, et il se trouve que ce sont ces graines qui germent en ce moment. Quant à savoir où 

1071



ces personnes iront après l’événement, cela dépendra des autres graines présentes dans 
leur champ karmique.

Q : Qu’est-ce que le non-né ?
R : Le non-né est la même chose que le sans-mort. C’est une dimension qui n’a ni 

espace ni temps. Lorsque vous arrivez dans cette dimension, vous réalisez qu’il n’y a pas 
de point de départ, car il n’y a pas de temps. De même, il n’y aura pas de point final, car il 
n’y a pas de temps. C’est ce que vous découvrez lorsque vous démêlez toutes les 
différentes fabrications que vous faites pour maintenir le moment présent, c’est 
pourquoi on l’appelle le non-fabriqué.
 

Q : Hier, vous avez dit que la compassion pour quelqu’un ne nécessite pas que vous 
passiez du temps avec cette personne. N’en va-t-il pas de même pour l’amour, aimer 
quelqu’un ne signifie pas nécessairement passer du temps avec cette personne ? Par 
exemple, un membre de la famille que nous aimons et pour lequel nous avons de la 
compassion, mais avec lequel nous ne nous entendons pas : est-ce une raison pour ne pas 
passer de temps avec lui ? Est-ce lié au rôle que nous nous attribuons en tant que parents, 
etc. ?

R : Si vous constatez qu’après avoir passé du temps avec cette personne, vous vous 
disputez à chaque fois, il serait peut-être judicieux de passer un peu de temps séparés. 
Maintenant, si cette personne est votre mère ou votre père, vous avez des responsabilités 
envers elle. En d’autres termes, même si vous ne vous entendez pas avec elle, vous devez 
vous assurer qu’elle ne tombe pas dans la pauvreté. Et si elle tombe malade, assurez-vous 
qu’il y ait quelqu’un pour s’occuper d’elle. Quant à vos enfants, s’ils sont difficiles à 
vivre, vous n’êtes pas obligé de passer du temps avec eux.

Q : Fermentations = rumination ?
R : Le mot pali pour fermentation, āsava, peut signifier « effluent » ou une sorte de 

vin. L’image est que la sensualité, le devenir et l’ignorance continuent de bouillonner 
dans votre esprit et de se manifester dans vos pensées, vos paroles et vos actes, conduisant 
au flot des renaissances. Lorsque vous atteignez l’éveil complet, ces fermentations 
cessent.

Q : Mentir est contraire aux préceptes, mais nous pouvons nous mentir à nous-
mêmes sans le savoir, n’est-ce pas ? Nous pouvons mentir par omission, n’est-ce pas ? 
Pourquoi, alors, est-ce un élément fondamental si important ? Pouvez-vous clarifier ces 
éléments ?

R : Dans la pratique du Dhamma, nous essayons de trouver la vérité, donc nous ne 

1081



voulons pas consciemment mentir à qui que ce soit. Cela se définit spécifiquement 
comme le fait de dire quelque chose que vous savez être faux. C’est l’élément de base.

Quant au mensonge par omission, vous devez vous arrêter et réfléchir : chaque 
déclaration que vous faites omet quelque chose. Si quelqu’un vous demande « 
Comment allez-vous ? » et que vous vous sentez obligé de passer en revue chaque 
sensation que vous ressentez, vous constaterez qu’une fois que vous aurez terminé, cette 
personne sera partie depuis longtemps. La question est donc la suivante : si vous omettez 
quelque chose, quelle est votre intention en l’omettant ? De cette manière, le précepte 
vous oblige à examiner ce que vous dites et ce que vous ne dites pas afin de vous faire une 
idée de vos intentions. Par exemple, il existe des cas où, si vous donnez des informations à 
quelqu’un, vous savez qu’il va en abuser. Dans un cas comme celui-ci, vous pouvez 
légitimement omettre cette information. Mais vous ne pouvez pas dire quoi que ce soit 
qui soit en soi faux. 

Par exemple, il y a des nazis à la porte. Vous avez des Juifs dans votre grenier. Les nazis 
vous demandent : « Avez-vous des Juifs dans votre grenier ? » Vous pouvez répondre : « 
Je n’ai rien de honteux chez moi. » Ce que vous dites est vrai. Mais dans un autre cas, 
lorsque vous cachez des informations par mauvaise intention envers l’autre personne, 
cela ne viole pas le précepte, mais cela va à l’encontre du Dhamma. 

Q : Lors de la méditation mettā, certains enseignants vous demandent d’imaginer que 
vous regardez un chiot, des chatons ou un bébé, afin de générer des sentiments 
d’affection, d’amour et de protection. Auriez-vous d’autres conseils ou astuces à ce 
sujet ? Lorsque nous commençons la méditation lors de cette retraite, le mettā au début 
de la session est si rapide que j’ai l’impression que dans ma pratique, il est plus mental 
que profondément ressenti.

R : Nous pouvons imaginer avoir de la bienveillance envers un serpent. En d’autres 
termes, vous n’avez pas besoin de protéger le serpent ou de l’aimer, mais vous lui 
souhaitez du bien. Cela signifie que mettā ne doit pas nécessairement être associé à une 
émotion forte. Il suffit de comprendre que vous devez envoyer de la bienveillance envers 
tous les êtres que vous rencontrez, en particulier ceux que vous n’aimez pas ou que vous 
n’appréciez pas, car si vous agissez avec malveillance à leur égard, cela deviendra votre 
mauvais kamma.

Il y a un passage dans le Canon qui est souvent traduit comme disant que vous devriez 
aimer tous les êtres de la même manière qu’une mère aimerait son unique enfant.

Il y a quelques années, lorsque j’enseignais ici, quelqu’un a écrit une petite note 
disant qu’il n’est pas vrai que toutes les mères aiment leur enfant.

Cependant, ce que dit réellement le passage, c’est que vous devez protéger votre 
bienveillance de la même manière qu’une mère protégerait son enfant unique. À 

1091



l’époque du Bouddha, lorsqu’il n’existait pas de sécurité sociale, si vous étiez une mère 
avec un seul enfant, cet enfant était votre avenir, vous le protégiez donc de votre vie, que 
vous l’aimiez ou non.

Vous devez donc adopter la même attitude envers votre bienveillance : vous devez la 
protéger en toutes circonstances. L’image donnée par le Bouddha est celle de deux 
bandits qui vous immobilisent et vous coupent en petits morceaux avec une scie à deux 
poignées. Le Bouddha dit que même dans un cas comme celui-ci, vous devez avoir de la 
bienveillance à leur égard, car si vous éprouvez de la malveillance, vous renaîtrez avec 
cette attitude, ce qui vous conduira à une mauvaise renaissance. 

2 6  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Les savoir-faire de la concentration juste

Une partie cruciale de la solution du Bouddha au problème des désirs malhabiles et 
du conflit entre les désirs consiste à apporter la lumière de la connaissance au processus 
de formation et d’évaluation des désirs. Il s’agit d’un processus qui se déroule dans les 
actions de l’esprit au moment présent, donc une partie importante de la solution 
consiste à apprendre à observer votre esprit en action. Les actions de l’esprit sont plus 
faciles à observer lorsque, premièrement, vous faites quelque chose de bien ; 
deuxièmement, lorsque vous essayez de maîtriser un savoir-faire ; troisièmement, lorsque 
vous vous sentez nourri par un sentiment de bien-être non sensuel ; et quatrièmement, 
lorsque votre esprit est calme. La meilleure façon d’observer l’esprit est donc d’essayer de 
maîtriser l’art de faire quelque chose de bien et d’agréable, et en particulier la pratique de 
la concentration, car l’esprit est calme et directement focalisé sur lui-même.

Il s’agit très certainement d’un savoir-faire.
Un jour, j’enseignais à un groupe de personnes qui pratiquaient dans une autre 

tradition. Elles m’ont demandé d’expliquer le kamma, alors je leur ai dit que 
l’explication du Bouddha sur le kamma était directement liée à l’explication de la 
manière dont nous pouvons maîtriser des savoir-faire. Autrement dit, certaines des 
choses que nous vivons proviennent du passé, et d’autres proviennent des actions que 
nous accomplissons dans le moment présent. Cela vous laisse la possibilité de changer vos 
actions afin de pouvoir réellement maîtriser un savoir-faire, en particulier le savoir-faire 
de la méditation. 

Lorsque j’en suis arrivé à ce dernier point, j’ai vu beaucoup de regards vides. Après 
coup, les gens m’ont dit qu’on leur avait dit qu’il n’y avait pas de technique pour 
méditer, qu’il suffisait d’observer tout ce qui venait à l’esprit sans essayer de changer 

1101



quoi que ce soit. 
Ce n’est certainement pas ainsi que le Bouddha enseignait la méditation, car il 

utilisait lui-même des images de techniques pour illustrer ce qu’implique la méditation.
Par exemple, avec sati, votre sati est comme le gardien habile d’une forteresse à la 

frontière, capable de reconnaître les ennemis déguisés et de les empêcher d’entrer, tout 
en laissant entrer les amis. Quant à la concentration, le Bouddha la compare à un 
cuisinier habile travaillant pour un roi, qui observerait le roi pendant qu’il mange. Le roi 
ne va pas vous dire : « J’aime ceci, je n’aime pas cela ». Le bon cuisinier doit observer par 
lui-même ce que le roi prend, ce qu’il mange beaucoup. Il peut alors préparer davantage 
de ces plats et moins d’autres. De cette façon, le cuisinier satisfait le roi et obtient une 
récompense. De la même manière, vous devez observer votre esprit, voir ce qu’il aime 
pour qu’il s’apaise et se concentre. Vous serez alors récompensé par une sensation de paix 
et de bien-être.

Le Bouddha compare également un bon méditant à un orfèvre qui sait quand 
chauffer l’or, quand le refroidir et quand l’examiner. Autrement dit, vous savez quand 
faire des efforts, quand calmer votre esprit par la concentration, puis quand l’examiner 
avec équanimité.

Quant au discernement, le Bouddha le compare à un archer capable de tirer à longue 
distance, d’effectuer des tirs précis en succession rapide et de transpercer de grandes 
masses. En d’autres termes, vous pouvez voir les implications passées et futures de ce que 
vous observez dans le présent. Vous pouvez rapidement voir les choses en termes des 
quatre nobles vérités. Et vous pouvez transpercer votre ignorance. 

En fait, tous les enseignements du Bouddha peuvent être considérés comme un 
ensemble de savoir-faire. Rappelez-vous que les quatre nobles vérités comportent toutes 
des devoirs qui leur sont associés, et que votre tâche dans chaque cas est de d’accomplir 
ce devoir. La cause principale de la souffrance, en pali, est appelée avijjā. Elle est 
généralement traduite par ignorance, mais elle peut aussi signifier manque de savoir-faire. 

Parmi les ajaans de la forêt, comme je l’ai mentionné ce matin, Ajaan Lee est celui qui 
parle le plus souvent de la méditation comme d’un savoir-faire. Il dit que maîtriser sa 
respiration, c’est comme apprendre à fabriquer des objets : un pantalon, des paniers, des 
ornements en argent et des tuiles en argile. Lorsque vous travaillez avec ces objets, l’objet 
avec lequel vous travaillez devient votre professeur. Vous devez être attentif à ce que vous 
faites afin de pouvoir relier les domaines dans lesquels vous devez vous améliorer à des 
actions spécifiques que vous avez effectuées, afin de pouvoir les corriger.

Ce soir, j’aimerais donc parler d’un ensemble d’enseignements du Bouddha qui traite 
très clairement la pratique de la concentration comme un savoir-faire. Le terme pali pour 
cet ensemble d’enseignements est iddhipāda, qui peut être traduit par « bases du succès 
» ou « bases du pouvoir ». Les quatre sont :

1111



• le désir,
• la persévérance,
• l’intention – dans le sens d’être totalement concentré sur ce que vous faites – et
• vos capacités d’analyse.

L’autre soir, je vous ai raconté l’histoire du vénérable Ānanda et du brahmane, 
lorsque Ānanda séjournait dans un parc. Le brahmane vient au parc et demande à 
Ānanda : « Quel est le but de cette pratique que vous faites ? » Ānanda répond : « L’un 
des buts est de mettre fin au désir. » Le brahmane lui demande alors : « Comment 
faites-vous cela ? » Ānanda énumère les quatre bases du succès, en commençant par le 
désir. Le brahmane dit : « Eh bien, dans ce cas, c’est impossible, car vous ne pouvez pas 
utiliser le désir pour mettre fin au désir. »

Vous vous souvenez peut-être de la réponse d’Ānanda. Il lui demanda d’abord : « 
Avant de venir ici, dans ce parc, aviez-vous le désir d’y venir ? » « Oui. » « Maintenant 
que vous êtes ici, où est ce désir ? » « Il n’est plus là. » « Et l’effort que vous avez fait ? 
» « J’ai fait l’effort, mais maintenant je ne fais plus d’effort parce que je suis arrivé. » Et 
ainsi de suite avec les quatre bases du succès. 

Nous utilisons les quatre bases du succès pour atteindre notre but, puis nous pouvons 
les mettre de côté.

Examinons-les plus en détail.
• Le Bouddha dit que la première base du succès, le désir, doit être équilibrée : ni trop 

forte, ni trop faible. En d’autres termes, si vous pensez à quel point vous voulez atteindre 
le but mais que vous ne faites rien pour y parvenir, ce désir est trop fort et vous empêche 
d’avancer. Si le désir est trop faible, vous ne ferez pas l’effort nécessaire pour accomplir ce 
que vous devez faire. Il doit donc être juste comme il faut. 

Il doit également être axé sur la réussite des causes. Nous voulons tous connaître la 
paix de la concentration, mais pour y parvenir, nous devons apprendre à apprécier le 
travail nécessaire pour y arriver. Ce travail n’est pas toujours paisible, mais il peut 
produire la paix, de la même manière que préparer un repas et le manger peut vous 
procurer une sensation de satisfaction et de satiété. Vous n’êtes pas rassasié pendant que 
vous préparez le repas, mais vous ne serez rassasié que si vous le préparez et le mangez.

Dans ce cas, vous utilisez les qualités de sati, d’alerte et d’ardeur tout en restant 
focalisé sur votre respiration. Sati, quant à lui, est nourri par deux qualités : la vertu – le 
respect des préceptes – et ce que le Bouddha appelle « les vues remises droites ».

Vous devez vous rappeler que sati signifie garder quelque chose à l’esprit. Si vous avez 
respecté les préceptes, alors lorsque vous repensez à vos actions, vous n’avez rien à vous 
reprocher, rien dont vous ayez honte, et rien que vous cherchiez à nier. Il n’y a donc pas 
de barrières dans votre esprit. Cela facilite la réflexion sur vos actions passées. Lorsque 
vous faites quelque chose de nuisible, vous avez tendance à ériger une barrière pour le 

1121



nier, ce qui rend sati difficile.
Avoir des « vues droites » signifie croire aux principes fondamentaux du kamma. 

Autrement dit, vous êtes responsable de vos actions et vous êtes convaincu que pour 
améliorer votre vie, vous devez changer vos actions.

Une autre base de sati est la retenue des sens. Vous surveillez ce que vous regardez, 
écoutez, goûtez, etc. Et en particulier, vous surveillez comment vous regardez les choses et 
comment vous écoutez, afin de voir quel effet cela a sur votre esprit. Vous pouvez vous 
demander : « En fait, qui regarde ici ? Est-ce la sagesse qui regarde ou est-ce la colère ? » 
Comme lorsque vous allumez l’ordinateur : qui, dans votre comité intérieur, a allumé 
l’ordinateur ? L’ordinateur ne s’allume pas tout seul. Vous devez vous demander : « 
Quelle est ma motivation pour regarder cela ? » 

• La deuxième base du succès est la persévérance, ce qui signifie essentiellement que 
vous continuez à faire les bons efforts et que vous continuez à vous encourager tout au 
long de la voie. Quand j’étais en Thaïlande, j’ai dû apprendre à aiguiser un couteau sans 
aiguiseur. Ici, en Occident, vous avez une machine, vous faites zip, zip, et c’est fini. En 
Thaïlande, ils ont une grosse pierre et un peu d’eau. C’est tout. Il faut aiguiser le couteau 
très soigneusement contre la pierre, sans appuyer ni trop ni trop peu, sur toute la 
longueur de la lame. Cela prend environ une demi-heure. J’ai découvert qu’une partie 
importante du processus consistait à me parler à moi-même pendant que je le faisais. « 
J’en suis à un sixième, j’en suis à un quart, j’en suis à un tiers », et ainsi de suite. C’est 
comme ça qu’il faut faire.

Pour beaucoup de gens, en particulier ceux qui ont un critique intérieur sévère, cela 
peut être une partie difficile de la pratique, car votre critique intérieur a tendance à vous 
décourager. Vous devez donc le rééduquer. Si vous n’avez pas de critique intérieur, vous 
ne pouvez pas améliorer vos actions. Vous devez donc apprendre à critiquer le critique. 
En d’autres termes, dites : « Je ne t’écouterai pas à moins que tu ne me fasses des 
critiques positives ». Au bout d’un certain temps, il obéit. 

L’important dans la persévérance est que vous devez continuer à vous encourager 
même si vous n’avez pas encore atteint votre objectif et que vous ne le voyez pas poindre 
à l’horizon. C’est comme conduire jusqu’au Grand Canyon. La route ne ressemble pas 
au Grand Canyon. Et vous ne pouvez pas voir le Grand Canyon à l’avance. Ce n’est pas 
comme une montagne. Lorsque vous roulez vers une montagne, vous pouvez voir la 
montagne devant vous, mais vous ne voyez pas le Grand Canyon à l’avance. 

On vous dit parfois que les moments de calme dans votre esprit sont un avant-goût de 
nibbāna. Mais ce n’est pas vrai. Vous ne pouvez pas voir nibbāna à l’avance. C’est 
comme si vous rouliez vers le Grand Canyon après qu’on vous ait dit que c’était comme 
un grand fossé. Vous voyez un grand fossé sur le bord de la route, et la personne qui vous 
conduit là-bas vous dit : « Vous voyez ce fossé sur le bord de la route ? C’est un avant-

1131



goût du Grand Canyon. » Mais ce n’est pas le cas. Lorsque vous arriverez au Grand 
Canyon, vous verrez que c’est quelque chose de totalement différent et de beaucoup plus 
impressionnant. 

Ne vous contentez donc pas du fossé. Vous devez faire confiance à la carte, au guide 
touristique ou aux panneaux au bord de la route qui indiquent « Grand Canyon, 10 
kilomètres ». C’est un élément important de votre persévérance : vous encourager et ne 
pas vous contenter de moins alors que vous êtes capable de plus. 

• Quant au troisième pilier du succès, vous devez être vraiment déterminé dans ce 
que vous faites. Autrement dit, au lieu de penser « Je veux le Grand Canyon, le Grand 
Canyon, le Grand Canyon. Quand vais-je arriver au Grand Canyon ? », vous vous 
concentrez sur la route. C’est ce qui vous y mène. Dans ce cas, vous devez observer 
comment vous interagissez avec les trois fabrications : comment vous respirez, comment 
vous vous parlez à vous-même et les perceptions que vous avez à l’esprit concernant la 
respiration. Par exemple, avec les perceptions : d’où vient la respiration ? Il y a des 
moments où vous percevez la respiration comme venant de l’extérieur du corps. D’autres 
fois, vous avez l’impression que la respiration vient de l’intérieur. En réalité, c’est 
l’énergie qui vient de votre corps, donc elle commence à l’intérieur. Ensuite, vous vous 
demandez : « Où dans le corps prend-elle naissance ? Est-ce à un seul endroit ? Est-ce 
dans chaque cellule de votre corps ? » Essayez ces différentes perceptions et voyez ce que 
cela fait à votre expérience de la respiration.

Vous pouvez également essayer différentes perceptions de la façon dont le souffle 
circule et de ce qu’il faut faire pour qu’il circule plus facilement. Vous devez également 
prêter attention à la façon dont vous gérez vos sensations physiques et mentales. Par 
exemple, chez certaines personnes qui ont tendance à réprimer leurs émotions, les 
énergies du souffle peuvent facilement s’agiter et se bloquer dans différentes parties du 
corps. Vous devez donc savoir comment les débloquer en les laissant s’échapper par leurs 
canaux d’évacuation. Comme je l’ai dit aujourd’hui, vous pouvez imaginer que l’énergie 
sort par la paume de vos mains, la plante de vos pieds ou vos yeux. 

• Quant à la quatrième base du succès, l’analyse, vous devez examiner attentivement 
les résultats de vos actions, puis faire preuve d’ingéniosité pour déterminer comment 
apporter des ajustements, en termes de désir, de persévérance et d’intention, afin de vous 
assurer qu’ils sont équilibrés et focalisés aux bons endroits. Cela renvoie aux deux 
expressions qu’Ajaan Fuang utilisait le plus souvent lorsqu’il donnait des instructions de 
méditation. La première était « Soyez observateur » et la seconde « Faites preuve 
d’ingéniosité ». 

Il y a beaucoup de blancs dans les enseignements du Bouddha sur la méditation, et 
dans certains cas, ces blancs semblent être intentionnels. Par exemple, il dit : « 
Recherchez le potentiel de ravissement dans votre corps. » Puis il ajoute : « Où cela se 

1141



trouve-t-il ? » Il répond : « Cela se trouve dans le potentiel de ravissement ». Vous 
devez donc le trouver vous-même. En fait, il vous apprend à aimer apprendre à être 
observateur.

Ces quatre bases du succès sont conformes aux instructions du Bouddha sur la 
manière dont le Dhamma doit être nourri. Premièrement, par l’engagement : en d’autres 
termes, vous le faites vraiment. Ensuite, vous réfléchissez à ce que vous avez fait. 

Nous pouvons comparer cela à une attitude qui a été adoptée à la suite d’une 
mauvaise interprétation du Kālāma Sutta. Certaines personnes l’interprètent comme 
disant : « Je ne croirai rien tant que cela ne m’aura pas été prouvé ». Mais l’attitude du 
Bouddha est que vous n’êtes pas en mesure de juger véritablement le Dhamma tant que 
vous ne vous êtes pas engagé à le pratiquer correctement. C’est ce qu’on appelle 
pratiquer le Dhamma en accord avec le Dhamma. Ensuite, vous pouvez vous entraîner à 
devenir vraiment bon en matière de réflexion. Autrement dit, vous devez vous engager 
avant de pouvoir vraiment être un bon juge.

Vous remarquerez peut-être que ces quatre bases du succès s’appliquent non 
seulement à la pratique de la concentration, mais aussi à tout savoir-faire. Vous devez 
vraiment vouloir le faire. Vous devez vous y tenir. Vous devez être déterminé et 
concentré sur ce que vous faites, et utiliser vos capacités d’analyse pour vous améliorer.

Si vous avez remarqué cela, vous n’êtes pas le premier. Il est intéressant de noter que 
lorsque le Bouddha a donné une liste de ses enseignements les plus fondamentaux, les 
bases du succès y figuraient, mais en Occident, elles ne sont pratiquement jamais 
enseignées. Dans des pays comme la Thaïlande et la Birmanie, cependant, elles font partie 
des enseignements fondamentaux et s’appliquent à tous les savoir-faire de la vie. Si vous 
voulez réussir dans quoi que ce soit, vous devez développer ces quatre qualités. Quand 
vous allez à l’école, on vous dit : « Développez ces qualités ». Un jour, quelqu’un est allé 
visiter un atelier de réparation d’hélicoptères militaires près de Bangkok, et là, sur le mur, 
il y avait écrit : « Désir, persévérance, intention, analyse » : « Chanda, viriya, citta, 
vimaṅsā ». Pouvez-vous imaginer cela dans une cuisine ou un hangar d’aviation à Paris ? 

J’ai une disciple dont le fils est un athlète professionnel, et récemment, je lui ai donné 
un livre sur les quatre bases du succès. Il a regardé la couverture et m’a dit : « La base du 
succès, c’est de se donner à fond. » Je lui ai dit qu’il avait raison pour l’une d’entre elles, 
à savoir la persévérance. Il a alors admis que les trois autres étaient également nécessaires. 
En fait, j’ai compris que l’on pouvait utiliser le langage du sport, comme le football par 
exemple, pour couvrir les quatre : Il faut vouloir gagner. Il faut mouiller le maillot. 
Garder l’œil sur le ballon. Et avoir de la jugeote.

Vous pouvez également utiliser ces quatre bases du succès pour réussir avec vos 
kilesas. Si vous voulez vraiment séduire quelqu’un, vous devez vraiment le vouloir. Vous 
ne pouvez pas penser aux aspects repoussant du corps à ce moment-là. Ensuite, vous 

1151



devez vraiment vous y tenir et rester concentré. Et vous devez réfléchir à la manière dont 
vous allez vous y prendre, en réfléchissant à ce qui a fonctionné et à ce qui n’a pas 
fonctionné dans le passé.

Cependant, le Bouddha ne vous encourage pas à utiliser ces bases du succès pour vos 
kilesas, et ce pour de bonnes raisons. Premièrement, ils sont généralement centrés sur 
l’extérieur plutôt que sur l’esprit à l’intérieur, ils détournent donc votre attention de 
votre véritable problème. Deuxièmement, ils agitent l’esprit, qui ne peut alors plus voir 
clairement. Et troisièmement, ils impliquent souvent beaucoup de mensonges.

Il suffit d’écouter les paroles de n’importe quelle chanson d’amour. Quand j’étais en 
Thaïlande, il y a eu une période où une chanson en particulier était très populaire. 
Chaque matin, quand je faisais ma tournée d’aumônes, je l’entendais. Et le refrain de la 
chanson disait : « Même si une étoile est si loin, si loin, je l’attraperai et la mettrai dans 
ta main. » C’est un mensonge évident. Et cela signifie : « Je te désire tellement que je 
suis prêt à te mentir. »

Pour en revenir au sujet : sur la voie, nous utilisons le désir pour amener l’esprit à la 
concentration, car nous voulons voir l’esprit en action, et il est plus transparent lorsqu’il 
est amené au calme. Nous basons également notre concentration sur la vertu pour la 
rendre plus honnête, en étant conscient de la valeur de ce que vous faites, c’est pourquoi 
la vertu et les vues remises droites sont une partie importante du fondement non 
seulement de sati, mais aussi de la concentration.

À mesure que vous maîtrisez un savoir-faire, votre soi commence à s’estomper, car vos 
actions correspondent de plus en plus à ce que vous voulez qu’elles soient, et vous pouvez 
vous concentrer de plus en plus sur les actions plutôt que sur vous-même. C’est à ce 
moment-là que vous entrez « en état de grâce ». Ce point sera important à mesure que 
vous progresserez sur la voie, car vous détournez vos pensées de votre attachement à 
vous-même pour les diriger vers vos actions. Nous discuterons de ce point plus en détail 
plus tard au cours de la retraite. 

Quant à la stratégie nécessaire pour accomplir cette tâche, souvenez-vous des trois 
types de désir qui mènent à la souffrance : le désir de sensualité, le désir de devenir, le 
désir de non-devenir. Le fait que le désir de non-devenir fasse partie du problème crée un 
dilemme pratique lorsque vous essayez de mettre fin au désir qui mène au devenir. 
Rappelez-vous ce que signifie le non-devenir : la destruction d’un devenir qui est déjà là. 
La solution du Bouddha n’est pas d’essayer de détruire un état de devenir qui est déjà là, 
mais de le laisser disparaître de lui-même. En attendant, vous vous concentrez sur les 
processus qui mèneraient à un nouveau devenir, puis vous développez la dépassion à leur 
égard avant qu’ils ne créent un nouvel état de devenir.

Lorsque vous concentrez votre esprit, vous acquérez une expérience pratique des 
étapes qui mènent au devenir. Dans la description du Bouddha de la co-apparition en 

1161



dépendance, certains des facteurs qui précèdent le devenir comprennent les trois 
fabrications. Ils comprennent également un facteur appelé le nom et la forme.

La forme est le corps tel que vous le percevez de l’intérieur : les propriétés de 
fraîcheur, de chaleur, de solidité et d’énergie. 

Le nom comprend différentes actions mentales : la perception, les sensations, 
l’intention et l’attention. 

Lorsque vous pratiquez la concentration, vous vous focalisez sur ces choses et ces 
activités en elles-mêmes. Pour la forme, vous vous focalisez sur la respiration. Quant au 
nom, vous avez la perception de la façon dont vous visualisez votre respiration. Il y a les 
sensations de plaisir ou de douleur que vous ressentez lorsque vous méditez. Vous avez 
l’intention de rester focalisé sur votre respiration. Et vous prêtez attention à ce qui se 
passe dans votre corps, à ce qui se passe dans votre esprit, en vous concentrant sur des 
questions qui aident à apaiser les choses.

Ainsi, en vous focalisant sur la respiration, vous commencez à voir ces processus avant 
qu’ils ne deviennent un état de devenir. L’état de concentration lui-même est une forme 
de devenir, mais à mesure que vous devenez plus habile, vous devenez de plus en plus 
sensible aux processus qui y mènent. En les voyant à l’œuvre, vous prenez conscience de 
leur caractère éphémère et du fait qu’ils requièrent une attention constante. Finalement, 
vous commencez à développer la dépassion à leur égard. C’est ainsi que vous dépassez le 
devenir sans tomber dans le piège du désir du non-devenir. 

C’est là que mène la voie.
Mais avant d’explorer ce sujet plus en détail, nous devons examiner certains autres 

enseignements du Bouddha sur la manière d’utiliser le désir pour développer la voie. Ce 
sera le sujet de demain soir.

2 7  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

Jhāna

Hier, certaines questions ont été posées à propos de jhāna, c’est donc le sujet de 
l’enseignement de ce matin.

La première question était de savoir comment entrer dans le premier jhāna, et la 
réponse courte est de suivre les instructions de respiration que je vous ai données dans les 
méditations guidées. Vous vous focalisez sur un seul thème, comme la respiration, avec 
une sensation de plaisir et de rafraîchissement, et vous essayez d’atteindre un état de 
conscience qui englobe le corps tout entier. C’est le premier jhāna. 

Le mot jhāna est lié au verbe jhāyati, qui signifie brûler d’une flamme stable. La 

1171



langue pali comporte de nombreux verbes différents pour désigner le fait de brûler. Par 
exemple, jalati signifie brûler comme le fait un feu normal, avec des flammes vacillantes, 
tandis que jhāyati signifie brûler avec une flamme très stable. Elle ne vacille pas, comme la 
flamme d’une lampe à huile. Vous pouvez lire à la lumière d’une lampe à huile parce 
qu’elle est très stable, contrairement à la flamme d’un feu ordinaire, qui sautille et rend la 
lecture difficile. Vous pouvez aussi la comparer à la flamme d’une cuisinière à gaz. 
Lorsque vous baissez le feu, la flamme est stable. 

Ainsi, lorsque votre esprit est en jhāna, vous pouvez le lire clairement. Ou c’est 
comme si vous cuisiez votre esprit à feu doux, comme des œufs brouillés. Vous remuez, 
remuez et remuez encore, et au début, rien ne semble se passer, mais au bout d’un 
moment, les œufs commencent à prendre.

Dans les textes, on parle de la concentration juste comme contenant quatre niveaux 
de jhāna. Le premier niveau correspond à l’établissement de sati juste. Vous restez avec 
un objet, tel que la respiration, en elle-même, et vous mettez de côté toutes les pensées 
liées au monde. Vous apportez trois qualités à cette focalisation : vous êtes doté de sati, 
ardent et alerte. Au bout d’un certain temps, l’esprit commence vraiment à se rassembler 
autour de la respiration, avec un sentiment de plaisir ou d’aise.

Vient ensuite ce qu’on appelle pīti en pali, qui peut être traduit de plusieurs façons, 
comme rafraîchissement ou ravissement, et qui peut également être ressenti de 
différentes manières. L’une d’elles est un sentiment de plénitude. Une autre est une 
sensation de fraîcheur qui parcourt le corps. Pour certaines personnes, lorsque cette 
sensation est intense, leurs cheveux se dressent sur leur tête. Pour d’autres, c’est plus 
modéré. En général, on ressent une forte énergie qui parcourt le corps, mais on reste 
focalisé sur la respiration, notre conscience emplit tout le corps, et on laisse ces sensations 
de ravissement et d’aise se répandre dans tout le corps également. 

Les textes disent que cet état comporte également ce qu’on appelle la pensée dirigée 
et l’évaluation. En d’autres termes, on se parle à soi-même à propos de la respiration : « 
La respiration est-elle confortable ? Si elle n’est pas confortable, que puis-je faire pour la 
rendre confortable ? Si elle est confortable, comment puis-je maintenir cette sensation de 
confort ? Et une fois que je l’ai maintenue, que puis-je en faire ? Comment puis-je la faire 
circuler dans tout le corps ? » Et vous continuez simplement à faire cela. 

L’image donnée dans le Canon est celle d’un employé de bain qui prépare du savon 
pour les gens dans un bain public. À cette époque, il n’y avait pas de savon en pain. On 
avait quelque chose qui ressemblait à de la farine de savon, et on y ajoutait de l’eau, de la 
même manière qu’on mélange de l’eau à de la farine pour faire du pain. Ensuite, on 
pétrissait l’eau avec la poudre pour humidifier toute la boule de pâte de savon. 

De la même manière, vous faites circuler les sensations de bien-être à travers les zones 
de tension dans le corps pour les détendre. L’eau dans l’image représente les sensations 

1181



agréables. Le mouvement de pétrissage représente le ravissement. Et l’employé de bain 
correspond à la pensée dirigée et à l’évaluation. On a légèrement l’impression d’être en 
dehors de la respiration et de travailler dessus de l’extérieur. 

Au bout d’un certain temps, cette sensation de ravissement et de bien-être remplit le 
corps tout entier, et vous n’avez plus rien à faire consciemment pour ajuster votre 
respiration afin de la maintenir. Vous pouvez donc arrêter la pensée dirigée et 
l’évaluation et vous contenter de rester avec la perception de « respiration ». À ce stade, 
il y a toujours une sensation de bien-être et de ravissement, qui souvent s’intensifie. Cet 
état de ravissement et de plaisir sans pensée dirigée ni évaluation est le deuxième jhāna. 
Votre conscience et le plaisir continuent à remplir le corps.

Ici, le Bouddha donne l’image d’un lac avec une source qui jaillit du fond du lac, de 
sorte que l’eau fraîche de la source remplit tout le lac. Encore une fois, l’eau représente le 
plaisir, le mouvement de l’eau représente le ravissement, mais il n’y a plus d’employé de 
bain. Autrement dit, il n’y a pas besoin de pensée dirigée et d’évaluation, car vous n’avez 
pas à répandre consciemment le plaisir et le ravissement dans le corps. Ils se répandent 
d’eux-mêmes. Alors vous restez simplement là. 

Au bout d’un certain temps, la sensation de ravissement devient désagréable. Une 
image que j’aime utiliser – elle n’apparaît pas dans le Canon – est que, pour éviter le 
ravissement, vous branchez votre esprit sur une autre fréquence, sur quelque chose de 
plus calme et de plus apaisant à l’intérieur, comme si vous passiez du hard rock à une 
musique apaisante à la radio. Puis, là encore, cette sensation de calme remplit le corps 
tout entier. Pendant un certain temps, le mouvement de ravissement est toujours là, mais 
il commence à se dissiper parce que vous ne vous focalisez pas dessus. Au bout d’un 
moment, il disparaît. Vous entrez dans le troisième jhāna.

Il y a toujours une sensation de plaisir qui remplit le corps, mais l’esprit devient de 
plus en plus équanime. L’image que le Bouddha donne ici est celle d’un lac où poussent 
des lotus. Certaines fleurs de lotus ne poussent pas au-dessus de la surface de l’eau, elles 
sont donc saturées d’eau depuis le bout des pétales jusqu’au bout des racines. De la 
même manière, votre corps est saturé d’une sensation de bien-être, mais la sensation de 
ravissement a cessé. Dans cette image, l’eau représente à nouveau le plaisir, tandis que le 
fait que l’eau soit immobile symbolise la disparition du ravissement. Il y a toujours une 
subtile sensation d’inspiration et d’expiration dans le corps. 

Au bout d’un certain temps, vous commencez à remarquer que la sensation de 
l’énergie respiratoire remplit tellement le corps que vous ne ressentez plus le besoin 
d’inspirer et d’expirer. Vous n’essayez pas d’arrêter le souffle, vous n’avez simplement 
plus l’impression d’avoir besoin d’inspirer ou d’expirer.

C’est à ce moment-là que vous entrez dans le quatrième jhāna. Il y a une sensation 
d’équanimité, tant dans le corps que dans l’esprit, et votre conscience remplit le corps 

1191



tout entier. Et c’est tout : vous n’avez plus l’impression de devoir respirer. Si vous avez 
l’impression que l’énergie respiratoire manque dans une partie du corps, elle viendra 
immédiatement d’une autre partie du corps pour compenser ce manque.

L’image du Canon ici est celle d’un homme assis, recouvert d’un tissu blanc qui 
couvre tout son corps, de la tête aux pieds. Il n’y a pas d’eau dans l’image, ce qui 
symbolise la disparition du plaisir. Mais votre conscience est lumineuse et claire. 
Certaines personnes ont réellement l’impression qu’il y a une lumière dans leur corps. 
D’autres non, mais il y a une sensation de clarté dans votre perception du corps.

Voilà donc les quatre jhānas.
Le quatrième jhāna peut devenir la base de certains états de concentration sans forme 

lorsque vous commencez à réaliser que votre perception de la forme du corps dépend du 
mouvement de l’énergie dans le corps, de sorte que lorsque le flux d’énergie 
s’immobilise, la perception de la surface du corps commence à disparaître. Vous avez 
l’impression que votre corps ressemble davantage à un nuage ou à une brume de 
minuscules gouttelettes d’eau, sans limite clairement définie autour du nuage. Au bout 
d’un certain temps, vous décidez : « Pourquoi se focaliser sur l’eau ? Pourquoi ne pas me 
focaliser sur les espaces entre les gouttelettes ? » Vous ne quittez pas le corps, vous ne 
sortez pas, vous restez à l’intérieur du corps, et vous savez que si vous vouliez avoir la 
perception de la forme du corps, vous pourriez recréer cette perception, mais vous 
réalisez que vous n’en avez pas besoin. En fait, il est plus agréable de ne pas le faire. Vous 
avez le sentiment que l’espace à l’intérieur du corps est relié à l’espace à l’extérieur et que 
cette sensation d’espace est infinie. Maintenez simplement cette perception d’« espace, 
espace, espace » tout autour de vous. C’est la dimension de l’infinité de l’espace. Restez 
là pendant un moment. 

Finalement, la question se pose : « Qu’est-ce qui est conscient de l’espace ? » Vous 
vous concentrez alors sur un sentiment de conscience qui, là encore, n’a pas de limite 
claire, et vous maintenez cette perception de « connaître, connaître, connaître ». C’est 
la dimension de l’infinité de la conscience. 

L’étape suivante consiste à remarquer que vous avez un sentiment d’unité dans cette 
conscience, et vous vous demandez : « Que se passe-t-il si vous abandonnez simplement 
ce sentiment d’unité ? » Ce qui remplace cette unité, c’est la perception du néant. Vous 
maintenez alors cette perception. C’est la dimension du néant.

Au bout d’un moment, cette perception devient très, très douce. Vous réalisez que 
vous ne pouvez pas dire qu’il y a une perception, mais vous ne pouvez pas dire non plus 
qu’il n’y a pas de perception. Vous reconnaissez où vous êtes, mais vous n’avez pas de 
nom pour cela. Et vous restez simplement là. C’est ce qu’on appelle la dimension de ni 
perception ni non-perception.

Voilà les différents états de jhāna. Dans chacun de ces états, à l’exception du tout 

1201



dernier, il est possible d’analyser l’état dans lequel vous vous trouvez. C’est comme si 
vous aviez mis votre main entièrement dans un gant, puis que vous la retiriez légèrement. 
Imaginez que vous avez des yeux au bout de vos doigts et que vous pouvez voir ce qu’il y a 
à l’intérieur du gant.

Le Bouddha donne l’analogie d’un homme debout regardant une personne assise, ou 
d’un homme assis regardant une personne allongée. Autrement dit, vous pouvez 
observer votre esprit dans l’état de jhāna en étant un peu à l’extérieur de celui-ci et vous 
pouvez voir quelles activités s’y déroulent. Vous ramenez donc un peu de pensée dirigée 
et d’évaluation. En pali, cependant, on utilise des verbes différents pour désigner la 
pensée qui se fait à ce stade. Ce sera le sujet de demain matin. 

Il existe certaines controverses sur ce qui constitue jhāna. Par exemple, certaines 
personnes disent que vous ne devriez avoir aucune conscience de votre corps, aucune 
conscience du monde extérieur. Mais si vous n’étiez pas conscient de votre corps, alors le 
Bouddha n’aurait pas utilisé ces images répétées de conscience qui englobe tout le corps. 
Quant au monde extérieur, vous savez qu’il est toujours là, mais vous n’y prêtez tout 
simplement pas attention. 

En observant Ajaan Fuang enseigner, j’ai remarqué qu’entre le premier jhāna et le 
quatrième, différentes personnes vivaient les étapes de différentes manières : comment 
elles ressentaient leur respiration, comment elles ressentaient les énergies dans leur corps. 
Et dans le Canon lui-même, certains passages disent qu’il y a deux étapes entre la 
première et la quatrième, et d’autres disent qu’il y en a trois. Mais les deux seules étapes 
qui sont assez objectives – où vous pouvez dire : « Oui, c’est ce jhāna, c’est cet autre 
jhāna » – sont les suivantes : Avec le premier jhāna, vous êtes vraiment totalement 
absorbé dans l’analyse de la respiration et le travail avec la respiration. Vous savez que 
vous avez dépassé le premier jhāna lorsque vous vous sentez totalement absorbé par le 
souffle sans même y penser de manière discursive. Vous ne faites plus qu’un avec le 
souffle. Il y a un sentiment d’unification entre la conscience et le souffle lui-même. C’est 
le deuxième jhāna.

L’autre signe objectif se trouve dans le quatrième jhāna, lorsque le souffle s’arrête. 
L’important est de ne pas essayer de le faire s’arrêter, car cela ne durera pas. Cela doit se 
produire naturellement. L’autre problème qui se pose est lorsque vous réalisez que vous 
n’avez pas respiré depuis un certain temps et que vous vous dites : « Hé, je vais mourir, 
là. » Vous n’allez pas mourir. Vous devez vous rappeler que la respiration provient de 
l’intérieur du corps, et que si le corps a besoin de respirer, il respirera. Il existe une 
certaine controverse quant à la quantité d’oxygène réellement absorbée par la peau à ce 
stade, mais il semble que lorsque l’esprit s’apaise dans le quatrième jhāna, les pores de la 
peau s’ouvrent. Vous pouvez vous dire : « Si le corps a besoin d’oxygène, il peut 
l’obtenir par la peau », car la partie du corps qui utilise le plus d’oxygène est le cerveau. 

1211



Lorsque le cerveau est très calme, il utilise moins d’oxygène. Alors n’ayez pas peur. Vous 
n’allez pas mourir dans le quatrième jhāna. Et même si vous mourez, vous irez dans un 
endroit agréable. Il y a même des moines ici qui chanteront pour vous. 

Voilà donc les quatre jhānas. Demain, nous parlerons de la manière dont vous pouvez 
utiliser jhāna pour développer la vision pénétrante. Mais encore une fois, la petite leçon 
d’aujourd’hui est la suivante : la manière dont je vous ai enseigné à travailler avec le 
souffle est la manière dont vous pouvez entrer dans jhāna. Quant au passage d’un jhāna à 
un autre, il s’agit essentiellement de vous demander : « Dans cet état de calme que j’ai 
ici, y a-t-il encore des perturbations ? Qu’est-ce qui perturbe ce calme ? Et que puis-je 
faire pour y mettre fin ? » C’est ainsi que vous passez d’un niveau de jhāna au suivant. 
Peu importe qu’il y ait quatre ou quinze étapes entre votre premier jhāna et votre 
quatrième. C’est votre jhāna. Et en fin de compte, c’est de cela qu’il s’agit : explorer 
comment vous percevez votre propre corps et votre propre esprit, et comment vous 
pouvez les réunir.

2 7  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

Questions-réponses

Q : Dans quelle mesure notre perception de la respiration doit-elle être synchronisée 
avec la fréquence physique des inspirations et des expirations ? Tout récemment, j’ai eu 
l’impression que le mouvement d’inspiration et d’expiration n’était pas aligné avec la 
respiration réelle. J’ai également eu la sensation d’une énergie circulant rapidement en 
cercle, descendant le long des bras, remontant le long des jambes et de la colonne 
vertébrale, puis redescendant. Est-ce que tout cela est acceptable si c’est agréable ? Puis-je 
oublier ce que fait la respiration grossière ? 

R : Tant que les différentes énergies du corps ne semblent pas aller à contre-courant 
les unes des autres, cela ne pose pas de problème. Il faut garder à l’esprit que le sang 
circule en permanence dans le corps. Et différentes parties du corps inspirent et expirent 
indépendamment les unes des autres. Il existe également des énergies respiratoires qui se 
propagent à différentes vitesses : il y en a une, par exemple, qui parcourt tout le système 
nerveux dès que l’inspiration commence. Les sensations respiratoires peuvent donc 
suivre différents rythmes. Tant qu’elles n’interfèrent pas les unes avec les autres, tout va 
bien.

Q : Merci pour vos conseils sur la façon de gérer la tension dans la tête et la gorge. J’ai 
essayé ce que vous m’avez dit, et j’ai l’impression que lorsque j’essaie de diriger une 

1221



partie de l’énergie accumulée hors de mes yeux, il y a un léger changement. Le problème 
auquel je suis confronté maintenant est que j’ai l’impression que cela ne fonctionne plus 
ou même que cela augmente la pression. Y a-t-il autre chose que je puisse essayer ?

R : Il y a beaucoup d’autres choses que vous pouvez essayer. L’une d’elles consiste à 
imaginer que la tension descend dans la gorge, puis dans la poitrine, avant de disparaître 
par le cœur. Une autre consiste à laisser la tension rester là, puis, lorsque vous inspirez, à 
imaginer que l’énergie de la respiration pénètre dans la tension depuis toutes les 
directions, s’enfonçant profondément dedans, au lieu d’être attirée ailleurs. Voyez si cela 
permet de détendre les choses. Si ces approches ne fonctionnent pas, revenez vers moi.

Q : Lorsque je ressens une douleur et que je la poursuis avec ma respiration tout en 
essayant de ne pas m’identifier à elle, j’ai du mal à maintenir un point d’immobilité en 
plus de cela. Est-ce normal et dois-je simplement l’accepter ? Parfois, rarement, cela 
s’apaise et devient immobile, mais ce n’est pas souvent le cas.

R : Il est préférable d’essayer de maintenir votre sentiment d’être centré sur ce point 
de calme, même en cas de douleur. Ensuite, pensez à la bonne énergie qui se propage 
depuis le centre calme à travers la douleur. La base de cette compétence doit provenir 
d’un sentiment d’être centré et d’une énergie confortable au moins quelque part dans le 
corps. Si vous perdez cette sensation de centre immobile, vous ne disposez pas des outils 
appropriés pour gérer la douleur. 

Dans les deux questions auxquelles nous venons de répondre, vous devez réaliser que 
nous avons tendance à nous accrocher à la douleur et à la stocker. Cela fait qu’elle 
s’accumule. L’image d’Ajaan Lee est celle d’essayer de labourer un champ, et à mesure 
que la terre tombe de la charrue, vous la mettez dans un sac. Bien sûr, vous allez être 
alourdi. Laissez la terre tomber là où elle doit aller et abandonnez-la derrière vous 
pendant que vous continuez à avancer. En d’autres termes, laissez la douleur tomber de 
côté, mais continuez à avancer dans votre concentration.

Q : Cher Ajaan, ayant atteint le jhāna numéro un il y a quelques mois, je me demande 
comment y réfléchir de manière habile. J’ai l’impression qu’avec la méditation jhāna, il 
vaut probablement mieux ne pas y penser afin de ne pas créer de désir. Quel est votre 
conseil ?

R : La question est de savoir dans quelle mesure vous vous souvenez de ce que vous 
avez fait pour entrer dans le jhāna cette fois-là. Si vous vous souvenez des étapes que vous 
avez suivies, essayez-les à nouveau. Si vous ne vous en souvenez pas, mettez simplement ce 
souvenir de côté. Bien sûr, vous allez avoir le désir d’entrer dans en jhāna. C’est ce dont 
nous avons parlé hier soir. Alors souvenez-vous, où devez-vous focaliser ce désir ? Essayez 
de le focaliser à nouveau sur les causes et non sur vos souvenirs qui ne vous apportent 

1231



aucune information. Et ne faites pas du jhāna le centre de votre focalisation. Concentrez-
vous sur la respiration.

Q : Y a-t-il une différence entre le pīti qui vient « naturellement » ou de lui-même et 
le pīti qui est « déclenché », comme lorsqu’on appuie sur un bouton ? Les effets sur le 
corps, etc., sont-ils les mêmes ?

R : Il n’y a aucune différence. Si vous pouvez l’activer et le désactiver à volonté, alors 
apprenez à savoir quand l’activer et, quand cela devient trop intense, à le désactiver. 

Q : Ajaan, merci d’être venu depuis la Californie du Sud. Comme dans beaucoup de 
retraites que j’ai faites, j’atteins beaucoup de pīti, des sensations physiques agréables, 
mais je vais rarement au-delà. Parfois, le pīti est si intense que je peux à peine le 
supporter. J’ai essayé de le répartir dans tout le corps, mais généralement, l’intensité finit 
par s’estomper. Y a-t-il un moyen de travailler avec ce pīti intense pour entrer dans le 
premier jhāna, ou mieux, dans le deuxième ?

R : Pourquoi ne pas viser le troisième ? La meilleure façon de gérer ces sensations 
lorsqu’elles deviennent trop intenses est d’essayer de focaliser votre conscience sur un 
niveau d’énergie plus raffiné. C’est comme régler un poste de radio. Il y a différentes 
fréquences de stations de radio autour de vous qui passent dans cette pièce en même 
temps. Vous essayez de vous focaliser uniquement sur la fréquence que vous voulez. 
Dites-vous que ces sensations intenses que vous ressentez sont une fréquence, mais qu’il 
y a d’autres énergies dans le corps à cet instant dont les fréquences sont calmes. Focalisez-
vous sur l’une d’entre elles. Avec ces énergies intenses, pensez à l’image de la charrue 
d’Ajaan Lee. Ne les rangez pas dans votre sac comme votre seul type de méditation. 
Laissez-les tomber de côté. Puis ne les reprenez que lorsque vous en avez besoin.

Q : Lorsque nous travaillons avec ces souhaits mettā, s’agit-il d’un processus d’auto-
conditionnement ou de véritables vœux ? Dans la deuxième hypothèse, je suppose que 
pour être efficaces, ils doivent être sincères. Comment être sincère envers des êtres que 
nous ne connaissons pas ? Et pire encore, comment être sincère lorsque nous ne savons 
même pas si ces êtres existent, c’est-à-dire dans les mondes inférieurs ou chez les devas ?

R : En fait, avec mettā, vous essayez d’établir votre intention de traiter avec 
bienveillance tous ceux que vous rencontrez, car vous savez que si vous avez de la 
malveillance, vous ferez probablement quelque chose de malhabile, et cela deviendra 
votre mauvais kamma. Au cours de votre vie, vous rencontrerez beaucoup de personnes 
que vous n’avez jamais vues auparavant, vous devez donc être prêt à leur témoigner de la 
bienveillance également. Quant aux êtres dont vous doutez de l’existence, peut-être que 
vous les rencontrerez un jour, alors vous devriez être prêt à leur témoigner de la 

1241



bienveillance.
Plusieurs personnes ont parlé d’êtres qui leur sont apparus pendant leur méditation, 

et dans ce cas, votre réaction devrait être de leur témoigner de la bienveillance, quels 
qu’ils soient. Ensuite, demandez-leur simplement de partir, car vous avez du travail à 
faire. Ils ne peuvent pas vous éveiller à votre place. Souhaitez-leur donc bonne chance, 
remerciez-les pour la bienveillance qu’ils vous témoignent, puis laissez-les partir.

Q : En parlant de cette méditation guidée de ce matin, cela m’a surpris, car lorsque 
vous avez parlé des êtres des mondes inférieurs, vous avez placé les animaux dans la même 
catégorie que les fantômes affamés et d’autres espèces qui se manifestent comme 
maléfiques. Cela m’a vraiment blessé à plusieurs niveaux. Premièrement, d’après ma 
compréhension du bouddhisme, c’est paradoxal. Et deuxièmement, je trouve cette 
hiérarchie des points de vue très dégradante. C’est ce qui crée tant de conflits dans nos 
sociétés. Et troisièmement, classer les animaux avec les fantômes, cela signifie-t-il des 
fantômes amicaux ? Pourriez-vous expliquer ? 

R : Il existe effectivement une hiérarchie dans le bouddhisme, non pas tant en 
fonction du bien ou du mal des êtres, mais en fonction de leur degré de souffrance, et les 
animaux souffrent beaucoup plus que les êtres humains. Si vous essayez de leur expliquer 
le Dhamma, ils ne comprennent pas. Il y a beaucoup de choses qu’ils ne comprennent 
pas et que vous ne pouvez pas leur expliquer. Dans la hiérarchie bouddhiste, vous pouvez 
expliquer les choses aux fantômes affamés. Et là encore, les textes ne parlent pas tant des 
fantômes comme étant mauvais ou effrayants, mais simplement comme étant pitoyables. 
Reconnaissez donc qu’il existe différents niveaux de souffrance dans ce monde, et que 
nous avons de la bienveillance pour tous.

Q : Nous pratiquons sati tout au long de la journée, et cela fonctionne très bien. 
Cependant, pendant ma promenade d’une heure à l’heure du déjeuner, j’ai remarqué 
que mon esprit a vraiment envie de réfléchir à certaines questions afin de trouver de 
nouvelles solutions dans une perspective du Dhamma. Comment puis-je savoir si je dois 
lui accorder cette dernière liberté de faire ce qu’il veut, ou continuer à donner la priorité 
à la concentration sur la respiration ?

R : Si vous avez un problème particulier auquel vous voulez réfléchir, vous pouvez lui 
consacrer les 15 dernières minutes de votre promenade d’une heure pendant la pause 
déjeuner, par exemple. Donnez-vous donc d’abord 45 minutes de sati dans le moment 
présent, puis les 15 dernières minutes pour réfléchir au problème que vous avez prévu 
d’examiner. Les 45 minutes de sati et de concentration devraient vous aider à réfléchir 
plus clairement à la question pendant les 15 dernières minutes. Maintenant, si vous 
constatez que vous ne pouvez pas vous arrêter après les 15 minutes, c’est le signe que 

1251



vous ne devriez pas encore faire cela. Vous pourrez examiner ce problème à la toute fin de 
la retraite. 

Q : Vous avez dit qu’Ajaan Lee se disait parfois « Je vais méditer là-dessus » lorsqu’il 
voulait comprendre quelque chose. Savez-vous comment il s’y prenait ? Dans ce cas, se 
focalisait-il uniquement sur sa respiration, ou uniquement sur le sujet qu’il essayait de 
comprendre, ou sur autre chose ? 

R : Il se posait la question dans son esprit, puis il la mettait de côté et focalisait 
entièrement son esprit sur sa respiration. Lorsqu’il sortait de sa méditation, la réponse 
était parfois là. Parfois, il devait y réfléchir. Mais il était très strict avec lui-même pendant 
qu’il était en concentration de rester avec la respiration. Et s’il devait réfléchir au 
problème, le fait qu’il venait de sortir de sa concentration signifiait que son esprit était 
plus clair qu’il ne l’aurait été autrement.

Q : Dans la Méthode Deux, Ajaan Lee dit : « Apprenez à connaître les points de 
focalisation de l’esprit qui sont aussi les points de repos de la respiration, c’est-à-dire 
d’abord la pointe du nez, le milieu de la tête (au fait, où se trouve le milieu de la tête ?), 
ou le palais, etc. » Pourriez-vous expliquer ce que cela signifie et ce que nous devons en 
faire ?

R : Ce sont des points d’où émane la sensation de la respiration. Ils varient 
légèrement d’une personne à l’autre et ne doivent pas être trop précis. Quand Ajaan Lee 
parle du milieu de la tête, imaginez une ligne traversant la tête d’un côté à l’autre, reliant 
les points situés juste devant vos oreilles. Imaginez une autre ligne qui va du point situé 
entre vos yeux à l’arrière du crâne. L’intersection de ces deux lignes correspond au milieu 
de la tête. Un autre point important se trouve à l’extrémité du sternum, et un autre juste 
au-dessus du nombril. Mais quel que soit l’endroit d’où vous sentez que la respiration 
émane, c’est là que vous devez focaliser votre attention.

Q : Cher Ajaan, comment expliquer que la qualité de mon sommeil varie 
considérablement pendant les retraites ? Je dors moins profondément, je me réveille 
plusieurs fois, et pourtant je ne suis pas fatigué le matin. Que dit le Bouddha à propos du 
sommeil ? Dormait-il, ou était-il comme les yogis et n’avait-il pas besoin de dormir du 
tout ? Et vous, cher Ajaan, comment dormez-vous ?

La deuxième question est la suivante : si, pendant ma méditation, je parviens à me 
concentrer, que je ressens de la joie et que mon corps penche, en particulier vers la 
gauche, ainsi que ma tête, dois-je me redresser ou laisser faire ?

R : Je vais d’abord répondre à la deuxième question. Laissez-le pencher pendant un 
moment, puis pensez à la tension dans le côté gauche de votre corps qui se relâche, pour 

1261



permettre au corps de se redresser. En d’autres termes, vous n’avez pas besoin de le forcer 
à se redresser, mais pensez simplement : « Il doit y avoir une tension qui me tire vers la 
gauche ». En relâchant cette tension, le corps se redressera sans que vous augmentiez la 
sensation de tension du côté droit.

Quant au fait que votre sommeil change par rapport à la normale pendant la retraite 
de méditation, c’est normal. Vous recevez moins d’informations de l’extérieur, vous avez 
moins de tâches dont vous devez vous soucier, vous avez donc moins besoin de sommeil. 
Certaines personnes, cependant, trouveront que leur venue ici est l’occasion de rattraper 
leur manque de sommeil, elles auront donc tendance à dormir beaucoup plus au début de 
la retraite. Cela varie d’une personne à l’autre.

Quant au Bouddha, il dormait. Il disait qu’il dormait environ quatre heures par nuit. 
Et moi, comment est mon sommeil ? Je fais beaucoup de rêves étranges depuis que je suis 
ici.

Q : Lorsque le nez est bouché et que vous devez respirer par la bouche, sur quoi est-il 
bon de se focaliser ?

R : Focalisez-vous sur la zone à l’intérieur du nez. Rappelez-vous que même si l’air ne 
peut pas entrer, l’énergie respiratoire peut y pénétrer. Pensez à l’énergie respiratoire et au 
fait que les canaux respiratoires s’ouvrent autant que possible. J’ai constaté que cela 
permet souvent de débloquer le nez.

Il n’est toutefois pas recommandé de respirer par la bouche pendant très longtemps. 
Des expériences ont été menées sur des personnes qui ont fermé leurs narines et respiré 
uniquement par la bouche pendant plusieurs jours. Ces personnes sont tombées malades 
très rapidement. Les voies nasales réchauffent le souffle et contiennent des substances 
chimiques qui peuvent tuer certains microbes.

Q : Cher Ajaan, je me surprends souvent à me comparer aux autres. Cela m’arrive 
parfois par rapport à des choses matérielles. « Cette personne a A et moi non. » Cela se 
produit parfois aussi au niveau intellectuel, c’est-à-dire que je remarque quelqu’un qui a 
de meilleures connaissances ou compétences. Des sentiments surgissent alors et me 
disent généralement que je ne « vaux pas grand chose ». Cela me gêne et je me demande 
quel est le remède approprié, peut-être mettā ?

R : Demandez-vous d’abord : « Pour quoi êtes-vous en compétition ? » Nous ne 
sommes pas en compétition. Ensuite, répandez des pensées de joie empathique. Leur 
bonne fortune ne diminue pas la vôtre. Le Bouddha vous rappellerait que dans une vie 
antérieure, vous étiez probablement aussi dans une position de supériorité. Cette pensée 
devrait faire naître en vous un sentiment de saṁvega. Saṁvega est essentiellement le 
sentiment que « je dois sortir du saṁsāra ». Les choses s’améliorent, puis elles se 

1271



dégradent, ensuite elles s’améliorent, et elles se dégradent à nouveau. Rien ne va nulle 
part. 

Q : Cher Ajaan, je remarque que je retire toujours du plaisir de mon travail dans ma 
vie professionnelle. Je me demande si ce plaisir est le signe d’un attachement persistant, 
insistant, ou d’un attachement à cette identité que j’ai dans ma vie mondaine. Je pense 
qu’il est possible de ressentir de la joie en pratiquant le noble octuple sentier et en faisant 
le bien autour de moi, pour les gens qui m’entourent. Est-ce que cela pourrait être 
considéré comme une « délectation dans le travail » ? Cela pourrait-il être un obstacle 
pour atteindre l’entrée dans le courant ? 

R : C’est une question qui ne pourrait se poser que dans une retraite bouddhiste. La 
« délectation dans le travail » – comme dans le passage des lectures – signifie, en fait, 
accepter un travail afin d’éviter de pratiquer. Le fait que vous trouviez de la joie dans 
votre travail est une bonne chose. Vous avez beaucoup de chance de pouvoir le faire. Ce 
n’est certainement pas un obstacle à l’entrée dans le courant. Certaines personnes 
pensent qu’il faut se débarrasser de son sentiment d’identité pour entrer dans le courant, 
mais ce n’est pas le cas. Vous entrez d’abord dans le courant. Vous faites l’expérience du 
sans-mort, et cela éliminera toute tendance à créer un sentiment du soi autour des cinq 
agrégats. Tant que vous appréciez la pratique sur la voie, tout va bien. Le fait que vous 
puissiez aider les gens grâce à votre profession est également un aspect de la pratique du 
Dhamma. Vous développez les perfections de la générosité, de la bienveillance et de 
l’endurance.

Q : Je ne comprends pas. Je ne comprends vraiment pas. Pourquoi accordez-vous 
autant d’importance à la notion de sensualité ? Qu’est-ce que cela implique ? Qu’est-ce 
que cela signifie ? Quels domaines cela couvre-t-il ? Pourquoi en parlons-nous si 
souvent ? Pourriez-vous m’éclairer ?

R : Nous parlons si souvent de sensualité parce que les gens y pensent si souvent. La 
sensualité signifie essentiellement le plaisir que vous tirez de la planification de plaisirs 
sensuels – la fascination d’imaginer : « Et si je faisais ce type de pizza plutôt que celui-là ? 
Ou ce type de sexe, ou bien celui-là ? » La raison pour laquelle nous en parlons autant est 
que cela occupe l’esprit de nombreuses personnes et les empêche de se concentrer. Il faut 
un remède puissant pour la combattre, sinon vous n’aurez pas le temps de concentrer 
votre esprit. 

Une étude a été menée auprès de personnes assistant à des conférences, comme lors 
d’un congrès professionnel. Elle a révélé que la plupart des gens passaient les cinq 
premières minutes à écouter la conférence, puis le reste de l’heure à se livrer à des 
fantasmes sensuels. Donc, si vous devez faire une présentation devant des hommes 

1281



d’affaires, concentrez tous vos arguments dans les cinq premières minutes.

Q : Ajaan Lee et Ajaan Chah, deux grands ajaans, n’avaient reçu qu’une éducation 
très élémentaire. Ajaan Chah a souligné qu’il était plus difficile d’enseigner aux 
Occidentaux parce que leur esprit était encombré de pensées. Je me suis donc demandé si 
et comment l’éducation pouvait entraver notre progression sur la voie. Serait-ce une 
profusion de fabrications mentales, ou une difficulté accrue à revenir au corps et à 
l’expérience directe ?

R : Nous avons tendance à ne pas remarquer à quel point Ajaan Lee et Ajaan Chah se 
sont éduqués eux-mêmes. Ils n’ont suivi que quelques années d’études dans des écoles 
publiques, mais il existait également un système éducatif ecclésiastique, auquel ils ont 
tous deux participé. Et ils ont beaucoup étudié de manière indépendante, par eux-
mêmes. 

En ce qui concerne les Occidentaux, Ajaan Fuang a dit un jour qu’ils étaient très 
difficiles à enseigner parce qu’ils étaient très fiers et très têtus. Je me suis demandé : « 
Combien d’Occidentaux Ajaan Fuang a-t-il rencontrés ? » Il y avait moi, moi et moi. 

Mais en ce qui concerne notre tendance à trop réfléchir, le problème est 
essentiellement que cela nous éloigne de notre corps, et nous devons donc passer 
beaucoup de temps à renouer avec notre corps. C’est pourquoi j’enseigne la méthode 
d’Ajaan Lee, car elle permet vraiment de se recentrer très rapidement sur son corps.

2 7  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Se délecter du Dhamma

Nous avons parlé de la façon dont l’esprit porte constamment des jugements de 
valeur sur les désirs qui méritent d’être suivis et ceux qui ne le méritent pas. L’un des 
objectifs de l’enseignement du Bouddha est de nous aider à changer nos critères pour 
déterminer ce qui mérite d’être suivi et ce qui ne le mérite pas. 

Ce soir, nous allons donc examiner l’une des stratégies qu’il utilise, à savoir la 
délectation. En pali, cela s’appelle nandi. C’est le processus par lequel l’esprit aime se 
parler à lui-même de ses plaisirs afin de souligner à quel point un plaisir particulier était 
bon, de sorte que vous soyez de plus en plus enclin à vouloir le revivre.

Bien sûr, nous ne faisons pas cela uniquement dans notre esprit. La publicité le fait 
beaucoup pour nous. Pensez à tous les magazines consacrés au vin, aux voitures, à la 
nourriture, aux armes à feu. Aux États-Unis, il existe une bande dessinée intitulée « 
Calvin et Hobbes », qui raconte l’histoire d’un enfant ayant un ami imaginaire, et qui a 

1291



un jour consacré toute une série au magazine Chewing. Ce magazine traite exclusivement 
du chewing-gum, avec des articles sur la manière de tirer le meilleur parti de votre 
expérience du chewing-gum, de renforcer les muscles de vos mâchoires, etc. C’est une 
satire des magazines consacrés au vin, aux voitures, à la gastronomie et aux armes à feu.

Le Canon pali contient une satire similaire sur l’état d’esprit qui conduit à 
développer le plaisir de la sensualité. Si vous pensez que la littérature française est obsédée 
par la sensualité, c’est que vous n’avez pas lu la littérature indienne. La théorie esthétique 
indienne contient de longues discussions sur la manière de maximiser la sensualité de 
l’expérience littéraire lors de la lecture ou du visionnage d’une pièce de théâtre : quel 
vocabulaire et quelles autres techniques utiliser pour maximiser l’expérience sensuelle du 
public.

Il y a un passage dans le Canon qui utilise toutes les techniques sensuelles typiques, 
mais qui les subvertit ensuite. Il commence par une nonne qui se rend dans la forêt. Un 
voyou la rencontre. C’est le fils d’un orfèvre, ce qui signifie qu’il est probablement riche. 
Il tente de la séduire et utilise un langage extrêmement sensuel : certains des mots et des 
images les plus magnifiques du Canon pali. 

Or, il s’avère que la nonne est une anāgāmi (elle a atteint le troisième stade de l’éveil) 
elle n’est donc pas intéressée. Elle lui demande : « Qu’est-ce qui t’attire tant dans mon 
corps ? » Il répond : « Tes yeux. » Et il continue à parler sans cesse de ses yeux. Elle 
essaie donc de le dissuader. Elle dit : « L’œil n’est qu’une petite boule remplie de larmes 
et de mucus. Que peux-tu bien trouver d’attirant dans cet œil ? » Il répond : « Peu 
importe. Je le veux quand même. Tu as les yeux d’un faon. » Elle lui répond : « Si tu le 
veux, alors tiens, prends-le. » Elle arrache un de ses yeux et le lui tend. Bien sûr, cela 
change son attitude.

Le récit utilise un langage sensuel pour subvertir toute l’idée du langage sensuel. 
L’atmosphère de l’œuvre est très, très sensuelle, très onirique, puis elle la change d’un 
coup avec une dose de réalité.

À la fin de l’histoire, la nonne retourne voir le Bouddha et récupère son œil.
Mais le point important ici est que la délectation que nous prenons à certaines choses 

peut être très dangereuse, comme la chanson dont nous avons parlé hier soir. Vous vous 
dites peut-être : « Allons, ce n’est qu’une image », mais cela reste un mensonge. Et une 
relation basée sur le mensonge ne sera pas très stable. C’est pourquoi une grande partie 
de l’enseignement vise à vous rendre moins manipulable par un langage de ce type. C’est 
l’une des stratégies du Bouddha pour gérer le plaisir.

Une autre de ses stratégies consiste à utiliser la délectation de manière positive, en 
cultivant la délectation à l’idée de suivre la voie pour vous encourager lorsque vous 
rencontrez des difficultés. Même s’il dit que la délectation est l’une des causes de la 
souffrance, vous devez tout de même l’utiliser pour vous motiver sur la voie. Après tout, 

1301



la voie est une voie d’action, une voie où l’on agit et où l’on ne se contente pas d’être. 
C’est pourquoi le Bouddha devait motiver, exhorter et encourager ses auditeurs à suivre 
la voie. En vous engageant dans une délectation habile, vous faites la même chose pour 
vous-même. 

Il existe un soutta dans lequel le Bouddha recommande six objets de délectation qui 
peuvent vous procurer du plaisir et du bonheur pendant que vous pratiquez la voie ici et 
maintenant. En fait, ces six objets de délectation peuvent vous motiver à aller jusqu’au 
bout pour mettre fin à vos désirs malhabiles. Même si toutes les formes de délectation 
peuvent causer du stress et devront finalement être abandonnées à la fin de la voie, vous 
devez tout d’abord vous délecter de suivre la voie et son but afin de vous engager dans la 
bonne direction et d’aller jusqu’au bout. Dans le même temps, ces formes de délectation 
sont des antidotes aux attitudes malhabiles qui pourraient vous bloquer sur la voie. 

Les six objets de délectation habile sont :

un, le Dhamma ; 
deux, développer ; 
trois, abandonner ; 
quatre, l’isolement ; 
cinq, l’absence d’affliction ; et 
six, la non-objectivation.

Nous expliquerons ces termes plus tard. Lorsque vous trouvez de la délectation dans 
ces choses, vous contrecarrez la tendance de l’esprit à se délecter de choses qui vous 
empêcheraient d’accéder à des plaisirs plus grands. Vous apprenez à développer un goût 
pour l’attrait de la voie et de son but. La concentration juste devient attrayante, tout 
comme l’idée de faire l’expérience de la liberté de nibbāna.

• Le premier élément de la liste est se délecter du Dhamma. Vous pouvez vous réjouir 
du fait qu’il existe un Dhamma qui apporte de grandes réponses aux grandes questions 
de la vie, telles que le vieillissement, la maladie, la mort, la séparation, le chagrin et le 
désespoir. Il vous enseigne que vos actions ne sont pas totalement déterminées par le 
passé ou par des forces extérieures. Vous avez le pouvoir de choisir dans votre vie, et vos 
choix peuvent faire une grande différence.

Le Dhamma vous enseigne également que personne ne vous impose un but dans la 
vie. Vous êtes libre de vous consacrer à tout but que vous souhaitez, y compris le but le 
plus noble qui soit, à savoir un bonheur totalement inoffensif et fiable.

Il nous dit également que vous avez la capacité d’atteindre ce but. Il vous enseigne 
que la souffrance peut être éliminée grâce à l’effort humain. Il explique comment nous 
souffrons, pourquoi nous souffrons et comment nous pouvons ne plus souffrir. Il donne 
des conseils clairs et fiables sur la manière d’utiliser notre motivation pour façonner le 

1311



moment présent à travers nos désirs et l’orienter vers une direction plus sûre et plus 
gratifiante. Il nous montre comment agir, parler et penser de manière habile afin 
d’atteindre la libération totale. Autrement dit, il donne des conseils clairs sur ce qui est 
habile et nous rassure sur le fait que les efforts consacrés au développement d’actions 
habiles sont bien employés. 

Le Dhamma explique ces questions non seulement de manière claire, mais aussi de 
manière honorable. Comme l’a dit le Bouddha, « la voie est admirable au début, 
admirable au milieu et admirable à la fin ». Pour commencer, les paroles du Dhamma 
sont inspirantes. La pratique est une pratique noble, dans laquelle nous nous engageons à 
développer les qualités nobles de notre cœur et de notre esprit, telles que la vertu, la 
compassion et le discernement. Et la fin est la liberté totale de toute restriction. C’est 
une liberté qui est totalement inoffensive. C’est un bon Dhamma tout au long de la voie. 
Ajaan Maha Bua a dit un jour que si les personnes qui ont atteint le nibbāna pouvaient le 
sortir et vous le montrer, vous ne voudriez rien d’autre. Tous les marchés du monde 
feraient faillite.

Se délecter du Dhamma aide à contrer la tendance qui préfère se réjouir de l’idée 
qu’il n’existe pas de normes véritablement objectives pour la vérité, que la naissance et la 
mort sont un grand mystère, que le bien et le mal ne sont qu’une question d’opinions 
différentes, et que rien ne vous empêche donc de faire ce que vous voulez. Bien sûr, si 
vous adoptez cette attitude, vous laissez libre cours à votre avidité, votre colère et votre 
illusion. Si le bien et le mal ne sont que des constructions sociales, vous êtes libre 
d’inventer vos propres constructions sociales. Personne ne peut affirmer avec certitude 
que vous avez tort, car leurs critiques ne sont elles aussi que des constructions sociales. 

Mais si vous laissez les processus de la naissance et de la mort comme un mystère, vous 
ne savez pas vraiment quoi faire pour échapper à la souffrance. Vous n’avez aucun repère 
fiable pour calculer si les effets de vos actions dureront et, le cas échéant, combien de 
temps. Selon les termes du Bouddha, vous êtes laissé sans protection et désorienté. Vous 
laissez sans réponse la question qui est notre réaction commune à la douleur : « Y a-t-il 
quelqu’un qui sache comment mettre fin à cette douleur ? » Ainsi, se délecter du 
Dhamma aide à contenir et à contrôler ces attitudes dangereuses, qui mènent non 
seulement à davantage de saṁsāra, mais aussi à certaines de ses pires destinations.

• Les deux types de délectation suivants sont se délecter à développer et à 
abandonner. Ils font référence à la joie que vous éprouvez à vous engager dans la lutte 
pour développer des qualités habiles et abandonner les qualités malhabiles dans l’esprit. 
Ce sont les principes les plus fondamentaux de la pratique, si fondamentaux qu’ils ont 
été l’une des premières leçons que le Bouddha a données à son propre fils, Rāhula, alors 
que celui-ci était encore enfant. Comme il l’a dit à Rāhula, lorsque vous voyez que vos 
actions sont inoffensives, tant dans l’immédiat qu’à long terme, vous devez vous réjouir 

1321



de ce fait et continuer à vous entraîner.
Lorsque vous agissez de cette manière, vous êtes vigilant, vous choisissez vos actions 

non pas en fonction du plaisir immédiat qu’elles procurent, mais en fonction de la 
richesse et du bonheur qu’elles apportent à long terme. Comme l’a dit le Bouddha, votre 
capacité à choisir le bien à long terme plutôt que le bien à court terme – et à être heureux 
lorsque vous faîtes ce choix – est une manifestation de votre sagesse et de votre 
discernement.

Se délecter à développer et à abandonner signifie également que vous essayez de 
trouver de la joie à relever les défis que vous rencontrez sur la voie, qu’ils soient grands ou 
petits. Plusieurs personnes se sont plaintes que nous nous focalisions sur les détails du 
corps et de la respiration au lieu de nous focaliser sur la conscience éveillée, mais vous 
n’atteindrez pas la conscience éveillée si vous ne comprenez pas les principes causaux qui 
mènent à la souffrance, et vous ne pourrez pas comprendre ces principes si vous n’êtes 
pas prêt à les voir en actions tels qu’ils se manifestent dans votre expérience immédiate 
du corps et de l’esprit, ici et maintenant. Si vous apprenez à vous délecter à développer et 
à abandonner, vous aurez l’énergie nécessaire pour maîtriser chaque petite étape de la 
voie.

Se délecter à développer et à abandonner aide à contrer la tendance de l’esprit à se 
plaire dans l’insouciance. L’insouciance est la partie insensible et apathique de l’esprit 
qui dit : « Je me fiche de ce qui se passera plus tard, je veux juste ce que je veux 
maintenant. Penser à l’avenir m’empêche de profiter du présent. » Si vous n’avez pas 
cette attitude de vigilance, vous vous laisserez sans défense, sans protection, et vous serez 
une proie facile pour votre avidité, votre aversion et votre illusion. 

Se délecter à développer et à abandonner contrecarre également la tendance 
paresseuse de l’esprit qui dit : « Si je parviens à accepter mes états d’esprit malhabiles, je 
n’en souffrirai pas. Si je ne les perturbe pas, ils ne me perturberont pas non plus. » Vous 
devez vous rappeler que la voie est une lutte. Et le Bouddha n’a jamais enseigné à 
accepter votre désir et votre attachement. Vous pouvez faire quelque chose pour vous en 
libérer : en fait, vous devez le faire. Vous devez comprendre l’attachement et abandonner 
le désir. Vous délecter à développer et à abandonner vous aide à vous sentir à la hauteur 
du défi et à trouver en vous les réserves et les forces nécessaires pour reconnaître les 
obstacles et apprécier l’effort requis pour les surmonter.

Dans la biographie qu’Ajaan Maha Bua a écrite sur Ajaan Mun, il dit que dans son 
tout dernier discours sur le Dhamma, Ajaan Mun a expliqué que la voie est une bataille. 
Votre connaissance du Dhamma est votre arme. Votre force de concentration est comme 
la nourriture des soldats. La question est : « Qui est le soldat ? » Il dit : « Le soldat est la 
détermination de ne pas revenir et de ne plus jamais être la risée de vos kilesas. » Ainsi, 
ces deux objets de délectation, l’abandon et le développement, vous aident à trouver de la 

1331



joie dans votre engagement à sortir victorieux. 
Les trois autres objets de délectation vous aident à guider votre réflexion lorsque vous 

vous engagez. Comme je l’ai dit, lorsque vous portez un jugement de valeur sur vos 
désirs, le fait de garder à l’esprit qu’il existe une réelle possibilité d’atteindre la liberté 
totale de la souffrance modifie l’analyse coûts-bénéfices.

• Le premier de ces trois objets est se délecter de l’isolement. Cela aide à 
contrebalancer le plaisir que vous prenez à désirer la sensualité et les relations humaines. 
Lorsque le Bouddha parle d’isolement, il fait en partie référence à l’isolement physique 
qui survient lorsque vous vous éloignez des autres. C’est une partie importante de la voie.

Il donne une belle image d’un éléphant mâle. Lorsque l’éléphant vit avec un troupeau 
d’éléphants, les autres éléphants mangent toutes ses belles feuilles et branches. Lorsqu’il 
descend pour se baigner, ils le bousculent. Lorsqu’il essaie de boire de l’eau propre, ils 
l’ont déjà rendue boueuse. Il quitte donc le troupeau. Il peut manger ses feuilles et ses 
branches. Lorsqu’il va se baigner, personne ne le bouscule. Lorsqu’ il veut boire de l’eau 
propre, il a de l’eau propre à boire. Et quand il ressent une démangeaison, il prend une 
branche et se gratte. 

Comme l’explique le Bouddha, cette branche représente la pratique de jhāna. Pensez-
y lorsque vous pratiquez jhāna : vous vous grattez exactement là où ça démange.

L’isolement physique fait donc partie de ce que veut dire le Bouddha lorsqu’il parle 
de se délecter de l’isolement. 

Mais il met surtout l’accent sur l’isolement de l’esprit de la sensualité en le 
concentrant. Lorsque vous apprenez à apprécier le plaisir et le ravissement qui peuvent 
survenir lorsque l’esprit est vraiment focalisé sur le moment présent et que votre 
conscience remplit votre corps, cela offre des alternatives habiles à la tendance à se 
délecter de fantasmes sensuels. Vous pouvez voir qu’il existe des plaisirs meilleurs que 
ceux promis par les désirs sensuels qui coulent librement dans l’esprit comme des 
effluents et des fermentations. Dans le même temps, vous pouvez anticiper à quel point il 
serait bon d’atteindre un niveau d’isolement encore plus élevé qui survient lorsque 
l’esprit est libéré de l’influence de tous les kilesas. 

• Vient ensuite la délectation de l’absence d’affliction. L’absence d’affliction est l’un 
des noms donnés par le Bouddha à nibbāna. Il souligne le fait que nibbāna est totalement 
dépourvu de la moindre limitation, contrainte, inconfort ou coercition. Mais même 
avant l’expérience de nibbāna, à mesure que vous développez votre concentration à des 
niveaux de plus en plus élevés, vous devenez sensible à la façon dont ces niveaux 
supérieurs sont libérés des afflictions d’un esprit non concentré et même des afflictions 
raffinées des niveaux inférieurs de concentration. À mesure que vous développez une 
appréciation des niveaux supérieurs de concentration, vous en venez à considérer 
favorablement la perspective d’une absence totale d’affliction dans le nibbāna. 

1341



Cela aide à contrer la tendance de l’ignorance à dire que la souffrance est inévitable, 
que les plaisirs du saṁsāra valent toutes les douleurs et les difficultés qu’ils entraînent – 
ou que ces douleurs et ces difficultés doivent simplement être acceptées parce que vous 
n’avez pas d’autre choix.

• Enfin, il y a se délecter de la non-objectivation. La non-objectivation est un autre 
nom pour nibbāna. Elle se concentre sur le fait qu’il est libre des perturbations qui 
proviennent de l’objectivation de soi-même et des autres. « Objectivation » est une 
traduction du mot papañca, que vous avez peut-être déjà entendu. Selon la définition du 
Bouddha, il s’agit du type de pensée qui commence par la perception « je suis le penseur 
». À partir de là, vous vous identifiez comme un être qui a besoin de se nourrir et qui a 
donc besoin d’une certaine partie du monde pour se nourrir, que ce soit de nourriture 
physique ou de nourriture émotionnelle et intellectuelle. Ce type de pensée prolifère et 
conduit à davantage de devenir. Mais comme le note le Bouddha, l’objectivation conduit 
aussi inévitablement au conflit. Lorsque vous revendiquez une partie du monde, vous 
devez vous battre avec d’autres personnes qui la revendique également pour se procurer 
la nourriture qu’elles désirent. 

Ainsi, lorsque vous vous délecter de la non-objectivation, vous vous réjouissez de 
penser en termes qui évitent ce conflit et qui favorisent l’innocuité. Cela vous incite à 
adopter le point de vue des quatre nobles vérités en vous concentrant sur l’identification 
de ce qu’est la souffrance, de ce qu’est la cause de la souffrance, de ce qu’est la cessation 
de la souffrance et de ce qu’est la voie vers la cessation de la souffrance – tout cela à 
l’intérieur de votre cœur. Ces pensées, comme nous l’avons noté, n’ont rien à voir avec 
les termes du devenir et elles mènent à un plus grand bonheur, totalement exempt de 
conflit.

En vous réjouissant de cela, vous remettez en question la partie de votre esprit qui 
apprécie le conflit et la compétition, la partie qui aime assumer une identité, prendre 
position, revendiquer des choses, puis combattre quiconque contesterait cette 
revendication. Se délecter de la non-objectivation, c’est voir le revers du désir d’exercer 
un pouvoir sur les autres dans le monde. Ainsi, lorsque vous pouvez vous délecter de la 
non-objectivation, cela vous aide à contrer le désir de devenir.

Ce sont là les six objets de délectation. Nous pouvons les mettre en correspondance 
avec les quatre déterminations. 

• Se délecter du Dhamma est lié à la détermination sur le discernement et sur la 
vérité.

• Se délecter du développement et de l’abandon est lié à la détermination sur la vérité 
et sur le renoncement. 

• Se délecter de l’isolement, l’absence d’affliction et la non-objectivation est lié à la 
détermination sur le calme.

1351



Il peut sembler paradoxal que le Bouddha veuille que vous utilisiez la délectation de 
cette manière. Ce paradoxe peut être résolu en considérant la différence entre le bonheur 
fabriqué et le bonheur non fabriqué. Le bonheur fabriqué, qui est un bonheur dépendant 
de conditions, s’amplifie lorsque vous en parlez en termes positifs à vous-même ou à 
d’autres. 

Par exemple, lorsque vous avez fait un bon repas, vous en retirez plus de plaisir 
lorsque vous pouvez vous exclamer de sa qualité et expliquer en détail pourquoi vous 
l’avez aimé et pourquoi il mérite trois étoiles. Ce plaisir accru vous incite à vouloir faire à 
nouveau des repas similaires.

De la même manière, lorsque vous vous engagez sur la voie – qui, après tout, est 
fabriquée – vous pouvez développer plus d’enthousiasme pour celle-ci en vous disant à 
quel point l’objectif sera bon et à quel point vous voulez faire tout ce qui est nécessaire 
pour y parvenir. Lorsque la voie commence à porter ses fruits en termes de plaisirs de la 
générosité, de la vertu et de la méditation, plus vous vous délectez délibérément de ces 
plaisirs, plus vous serez enclin à poursuivre la voie encore plus loin.

C’est pour cette raison que le Bouddha recommande de vous délecter des pratiques 
qui aident à contrer l’attrait de vos kilesas. Comme je l’ai dit plus tôt, cela correspond à 
ce que le Canon dit du style d’enseignement du Bouddha en général. Dans un discours 
typique sur le Dhamma, il ne se contentait pas d’instruire son auditoire, mais il 
l’exhortait, le stimulait et l’encourageait également. Ce faisant, il leur montrait comment 
se motiver, se stimuler et s’encourager eux-mêmes. 

La nature de cette dynamique change cependant lorsque la voie vous mène finalement 
au bonheur non fabriqué de nibbāna. Comme ce bonheur ne dépend pas de conditions, 
il n’est pas affecté par les louanges ou les critiques, que ce soit les vôtres ou celles de 
quelqu’un d’autre. Les louanges n’y ajoutent rien, les critiques n’en enlèvent rien. C’est 
pourquoi on dit que ceux qui ont atteint ce stade qu’ils ont laissé la délectation derrière 
eux, non pas parce que leurs sens ont été émoussés, mais parce qu’ils n’ont pas besoin 
d’augmenter le bonheur qu’ils ont déjà trouvé. 

Le Bouddha enseigne donc de manière stratégique, prônant la délectation comme 
nécessaire pour parvenir finalement à un accomplissement où le bonheur est si grand que 
vous n’avez plus besoin de la délectation pour vous encourager davantage. Vous êtes déjà 
arrivé. Vous n’avez plus rien à faire pour améliorer ce bonheur. Totalement libéré de 
toute dépendance, votre travail est terminé. 

Mais tant que vous n’avez pas encore atteint ce stade, n’ayez pas honte de vous 
délecter de la voie du Dhamma ou de votre capacité à maîtriser les savoir-faire qu’il 
requiert.

1361



2 8  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

Pièges & opportunités

Hier, nous avons parlé de la façon dont vous pouvez faire entrer l’esprit en jhāna, en 
vous focalisant sur la respiration, en ajustant la respiration pour qu’elle soit agréable. 
Ensuite, quand cela est agréable, vous essayez de maintenir cette sensation agréable, puis 
vous la diffusez dans tout le corps jusqu’à ce que vous ayez l’impression que votre corps 
tout entier est imprégné d’une bonne énergie respiratoire. Ensuite, vous maintenez cette 
conscience du corps tout entier et finalement, vous avez l’impression que la conscience et 
la respiration ne font plus qu’un. Au lieu d’observer la respiration, vous avez 
l’impression d’être baigné dans la respiration. Au final, la respiration devient si calme 
que l’inspiration et l’expiration semblent disparaître, et le corps est rempli de cette 
bonne énergie respiratoire immobile. Ensuite, vous maintenez cet état. 

Aujourd’hui, j’aimerais vous parler de certaines choses qui peuvent se produire 
lorsque vous développez ce savoir-faire : certains dangers auxquels vous devez faire 
attention et certaines opportunités que vous devez rechercher.

Une chose qui peut se produire est que vous commenciez à voir de la lumière. Je tiens 
à dire dès le début que si la lumière n’apparaît pas, ne vous inquiétez pas. Mais si vous 
avez une sensation de lumière au début, essayez de maintenir votre conscience non pas 
sur la lumière, mais sur la respiration. Si la lumière devient stable, voyez si vous pouvez la 
contrôler. Tout d’abord, voyez si vous pouvez la faire disparaître puis réapparaître, la 
faire grandir ou la faire rétrécir. Si elle n’est pas blanche, pouvez-vous la rendre blanche 
ou blanc cassé ? Si vous n’y parvenez pas, laissez-la partir. Si elle devient blanche, 
rapprochez-la, éloignez-la.

Ensuite, lorsque vous la maîtrisez totalement, amenez-la dans votre corps et vous 
constaterez qu’elle procure une grande sensation de bien-être. Vous commencerez peut-
être à voir différents organes apparaître dans la lumière, ou même à vous voir vous-même 
dans la lumière. Si vous méditez seul, laissez ces visions s’évanouir. Vous pouvez 
manipuler la lumière par vous-même, mais les visions nécessitent une certaine 
supervision. Essayez de vous focaliser sur votre respiration. 

Certaines personnes peuvent également voir des êtres venir vers elles. Encore une fois, 
si vous méditez seul, envoyez-leur simplement de la bienveillance et laissez-les partir. 
Parfois, ils semblent bien intentionnés, mais on ne peut jamais en être sûr. Ils ne portent 
pas de papiers d’identité. Et même s’ils sont bien intentionnés, vous devez être prudent. 
Parfois, ils viennent pour partager leurs connaissances, mais qui sait ce qu’ils savent 
vraiment ? Certains êtres peuvent devenir des devas sans savoir grand-chose. Il y a une 
histoire dans le Canon d’une deva qui tente de faire des avances à un moine, ce qui 

1371



montre à quel point les devas peuvent être stupides et ignorants. Donc, si des êtres 
viennent, souhaitez-leur bonne chance et laissez-les partir. S’ils ne veulent pas partir, ne 
leur prêtez aucune attention. Remplissez votre corps d’une bonne énergie respiratoire et, 
comme dirait Ajaan Lee, « combattez-les avec la bienveillance ».

Une autre chose qui peut arriver est que, à mesure que vous vous familiarisez avec la 
respiration et avec ces états de concentration, vous commencez à avoir le sentiment que 
ce n’est pas tant la respiration qui passe d’un état à un autre. C’est simplement que, à 
mesure que l’esprit s’apaise, vous vous connectez à différentes énergies respiratoires qui 
existent à différents niveaux dans le corps. Il y a une respiration calme, ou un potentiel de 
respiration calme, qui est toujours là, et il y a aussi les fréquences des énergies 
respiratoires qui traversent les nerfs et les vaisseaux sanguins. Vous sentez que, à mesure 
que votre concentration s’approfondit, c’est comme si vous vous connectiez simplement 
à ces différentes énergies qui sont déjà là.

C’est comme régler un poste de radio. Même si votre radio est réglée sur les stations 
qui viennent d’Aix, vous savez que les fréquences qui viennent de Monaco sont 
également toujours présentes. Il suffit simplement de se régler sur elles.

Cela indique que vous devenez plus compétent en matière de concentration, mais 
deux choses peuvent mal tourner ici. La première est que vous pensez : « Hé, je peux me 
connecter à tout moment. » Et au début, c’est vrai : lorsque vous connaissez la station, 
vous pouvez vous y brancher très rapidement. Mais si vous devenez paresseux et 
négligent, vous pouvez perdre cette capacité. En d’autres termes, c’est comme si les 
fréquences radio de Monaco et d’Aix étaient toujours là, mais que vous ne preniez pas 
soin de votre poste de radio et que vous en arriviez au point où vous ne pouvez plus vous 
connecter. Vous devez donc faire attention à ne pas devenir négligent. 

Une autre chose qui peut mal tourner est que, à mesure que vous découvrez cette 
conscience immobile qui est potentiellement toujours là, vous développez une vision 
erronée de ce potentiel. Vous pensez avoir atteint le « fondement de l’être » ou votre 
potentiel déjà éveillé. C’est de là que vient l’idée de la « nature de Bouddha éveillée ». 
En réalité, il s’agit simplement de l’agrégat de la conscience. Lorsque vous atteignez un 
tel état, essayez d’être très attentif aux fabrications qui contribuent à le maintenir, car il 
s’agit d’un phénomène fabriqué. Lorsque vous voyez comment il est fabriqué, vous 
pouvez éviter de tomber dans une vue erronée à son sujet.

Ensuite, à mesure que votre esprit devient de plus en plus confiant dans le fait de 
rester immobile, le Bouddha recommande que vous commenciez à utiliser cette 
concentration pour devenir plus attentif et plus alerte, en particulier pour devenir de 
plus en plus alerte à ce que vous faites lorsque vous concentrez votre esprit et essayez de 
maintenir cet état de concentration. C’est là que le Bouddha vous invite à penser en 
termes de fabrication. Et c’est ainsi que vous utilisez les jhānas comme base pour la vision 

1381



pénétrante.
Il existe deux façons d’analyser l’esprit en concentration. La première consiste à 

utiliser les trois fabrications dont nous avons parlé : la fabrication corporelle, qui est la 
respiration ; la fabrication verbale, qui est la façon dont vous vous parlez à vous-même – 
et ici, nous parlons de la façon dont vous vous parlez à vous-même au sujet de la 
respiration et de l’état de votre esprit ; et enfin, les fabrications mentales, les perceptions 
que vous utilisez pour maintenir la concentration, et les sensations que vous développez à 
mesure que vous calmez votre esprit. C’est une façon d’analyser les fabrications.

Une autre façon consiste à les analyser en termes de cinq agrégats. C’est un type 
d’analyse très similaire. Commencez par la forme. Il s’agit de la façon dont vous percevez 
votre corps de l’intérieur. Ensuite, il y a les sensations, qui sont ici la sensation de plaisir 
ou d’équanimité que vous développez avec la concentration. La perception, les images 
que vous gardez à l’esprit pour amener votre esprit à la concentration et le maintenir 
dans cet état. La fabrication, qui signifie ici l’intention de la maintenir. Et enfin la 
conscience, qui est consciente de toutes ces choses. 

Le Bouddha recommande d’analyser l’esprit en fonction de ces différents types de 
fabrication – soit les trois fabrications, soit les cinq agrégats – afin de vous rendre de plus 
en plus sensible à ce que vous faites réellement lorsque vous maintenez la concentration. 
Au début de la pratique de la concentration, vous êtes très conscient de ce que vous devez 
faire. Mais à mesure que vous devenez plus habile, cela devient de plus en plus facile, 
jusqu’à ce que cela semble automatique. Vous devenez moins conscient de ce que vous 
faites. 

Ici, le Bouddha essaie de vous rendre à nouveau de plus en plus sensible. Même aux 
niveaux de concentration les plus stables, il existe des niveaux subtils de fabrication. Une 
chose que vous pouvez essayer de remarquer est la suivante : le niveau d’aise dans la 
concentration augmente-t-il et diminue-t-il ? Y a-t-il des perturbations dans cette aise ? 
Quand il y a une perturbation, qu’avez-vous fait juste avant ? Autrement dit, vous 
essayez de rechercher des problèmes plus subtils et vous continuez à considérer vos 
actions comme la source des problèmes. C’est une façon de devenir plus sensible à ces 
niveaux plus subtils de fabrication qui se produisent dans l’esprit. 

À mesure que vous devenez plus habile à fabriquer ces états de concentration, vous 
constatez que vous en devenez de plus en plus dépendant. En d’autres termes, vous 
devenez plus attaché à la concentration. Vous voyez que c’est le meilleur état d’esprit que 
vous pouvez créer. 

À ce stade, vous pouvez utiliser votre attachement à cet état de concentration pour 
vous débarrasser de vos attachements à d’autres choses, ce n’est donc pas nécessairement 
une mauvaise chose au début. Lorsque vous regardez tout ce que l’esprit pourrait 
poursuivre à un moment donné, vous réalisez que vous avez quelque chose de mieux dans 

1391



vos états d’esprit concentrés.
Mais après un certain temps, vous commencez à vous lasser du fait que vous devez 

continuer à les fabriquer. L’esprit est de plus en plus enclin à vouloir trouver un bonheur 
qui n’a pas besoin d’être fabriqué du tout. C’est alors que vous commencez à développer 
une certaine dépassion pour les formes, les sensations, les perceptions, les fabrications ou 
les intentions, et même la conscience qui composent la concentration. L’esprit aspire à 
quelque chose qu’il n’a pas besoin de créer ou de maintenir. Vous développez la 
dépassion pour ces agrégats, de sorte que vous aspirez à abandonner la concentration et à 
trouver quelque chose de mieux. 

Lorsque vous faites cela, il arrive parfois que vous plongiez simplement votre esprit 
plus profondément dans la concentration, même si à ce moment-là, vous ne réalisez peut-
être pas qu’il s’agit simplement d’un autre état de concentration. C’est comme passer 
d’une pièce sombre à une pièce beaucoup plus lumineuse. Vous ne voyez rien dans cette 
nouvelle pièce parce que la lumière est trop vive. Mais à mesure que vos yeux s’habituent, 
vous commencez à dire : « Ah si, il y a aussi des choses ici. » En fait, vous atteignez des 
couches de fabrication de plus en plus profondes jusqu’à ce qu’il ne vous reste plus que 
deux fabrications : l’attention et l’intention. L’esprit atteint un point où il se rend 
compte : « Si je reste ici, c’est fabriqué. Si je vais ailleurs, ce sera une fabrication aussi. Et 
quelle est l’alternative à rester et à partir ? » Si tout s’aligne parfaitement, c’est là qu’il y 
a une ouverture vers le sans-mort. Vous savez que c’est sans-mort parce qu’il n’y a ni 
temps ni espace là. C’est pourquoi on l’appelle non-né et immortel. 

Cependant, ce qui se passe souvent, une fois que les gens ont atteint ce stade, c’est 
qu’ils s’émerveillent. « Waouh ! » Et cela vous fait sortir de cet état parce que vous 
l’avez détruit. Mais cela reste une expérience du sans-mort et cela provoque un grand 
changement dans votre esprit, car vous réalisez qu’il n’y avait pas de souffrance là-bas, 
pas même la moindre trace de stress. 

Ainsi, tous vos doutes concernant le Bouddha ont disparu. Vous voyez qu’il avait 
raison : il existe bien une dimension sans-mort, et vous l’avez atteinte en suivant la voie 
qu’il a enseignée.

Vous savez également qu’il n’y avait là aucun agrégat, aucune fabrication, c’est 
pourquoi vous ne vous identifierez plus jamais à aucun des agrégats.

Vous savez exactement ce que vous avez fait pour y parvenir, mais vous réalisez 
également que c’est votre manque de savoir-faire dans le passé qui vous a empêché d’y 
parvenir, c’est pourquoi vous ne violerez plus jamais intentionnellement aucun des cinq 
préceptes.

Vous savez également que votre expérience du temps n’a pas commencé à la date de 
votre naissance. Vous n’avez peut-être pas nécessairement eu des visions de vos vies 
antérieures, mais en quittant le temps et l’espace pendant un certain temps, vous avez vu 

1401



à quel point le temps remonte loin. Très, très loin.
Il y a deux manières dont vous pouvez faire ce genre d’analyse des fabrications dans 

les jhānas pour atteindre le sans-mort. La première est lorsque vous êtes dans un état de 
jhāna lui-même. Nous en avons parlé hier. C’est comme un homme debout qui observe 
quelqu’un assis, ou un homme assis qui observe quelqu’un allongé. Autrement dit, vous 
pouvez observer l’état de jhāna de l’intérieur, mais vous en êtes légèrement sorti, comme 
une main qui sort légèrement d’un gant. Vous pouvez voir ce que fait l’esprit, vous 
pouvez voir tous les différents agrégats et fabrications en action, et vous pouvez les 
abandonner.

Une autre façon de faire cette analyse est lorsque vous quittez un état de jhāna pour 
entrer dans un autre. Lorsque vous réalisez que vous êtes passé d’un état de fabrication à 
un autre état de fabrication, vous devenez très sensible aux fabrications que vous avez 
laissées derrière vous et à celles qui restent. Et là encore, à mesure que vous développez un 
sentiment de dépassion vis-à-vis des fabrications dans l’un ou l’autre état, vous les 
abandonnez tous les deux.

Lorsque vous atteignez le sans-mort pour la première fois, vous réalisez qu’il y a 
encore du travail à faire en raison de ce moment d’attachement ou d’agrippement à 
celui-ci. Mais vous savez avec certitude que ce que le Bouddha a dit est vrai, que cette voie 
mène bien au sans-mort. Cela vous donne plus d’enthousiasme dans la pratique. Vous 
êtes beaucoup plus confiant dans ce que vous faites.

Voilà donc la meilleure utilisation de jhāna. J’espère que vous pourrez tous y arriver. 
Ce qui est important ici, c’est que vous ne vous contentez pas de vous reposer dans le 
moment présent, car cette expérience vous aide à voir à quel point le moment présent est 
fabriqué. Faire l’expérience du sans-mort vous aide à voir ce que vous avez laissé derrière 
vous, et il n’y a aucune trace du présent dans cette expérience. Aucun des six sens n’est 
présent. Il y a une conscience, mais elle n’est liée à aucun des six sens.

C’est pourquoi il est si important que nous devenions sensibles à la façon dont le 
moment présent est constitué. On nous dit parfois que le but de la pratique est d’entrer 
pleinement dans le moment présent, mais le Bouddha n’a jamais enseigné cela. Il a dit 
que vous venez dans le présent parce qu’il y a du travail à faire dans le moment présent, 
en particulier pour voir comment vous le fabriquez. Vous mettez votre esprit en jhāna 
pour devenir plus sensible à ce fait, et vous utilisez vos états de concentration jusqu’à ce 
que vous arriviez au point où vous pouvez abandonner toutes ces fabrications. C’est alors 
que vous voyez ce qui reste après avoir quitté le moment présent. 

À partir de cet instant, votre relation au moment présent sera différente. 
Premièrement, vous réalisez à quel point vos intentions sont nécessaires pour que vous 
puissiez faire l’expérience du moment présent. Et deuxièmement, vous voyez à quel point 
il est important de choisir judicieusement vos intentions. Vous savez qu’il y a encore du 

1411



travail à faire, mais vous savez aussi que vous êtes sur la bonne voie. 

Dans quelques minutes, nous commencerons notre période de méditation marchée. 
Cette fois encore, nous ferons 45 minutes. Mais avant cela, j’aimerais revenir sur l’une 
des questions qui a été soulevée hier. L’un d’entre vous s’est plaint du fait que pendant la 
retraite, on arrive à un moment où l’on a tendance à beaucoup bâiller. On a l’impression 
de ne pas recevoir assez d’oxygène. C’est un problème qui survient lorsque nous avons 
une retraite très sédentaire comme celle-ci. L’esprit se calme. Vous vous asseyez et vous 
marchez lentement, et progressivement votre tension artérielle baisse, votre rythme 
cardiaque ralentit, ce qui, pour certaines personnes, est exactement ce dont elles ont 
besoin. Mais pour d’autres, c’est trop. Il est donc judicieux, pendant la période de 
méditation marchée, de marcher rapidement, au moins pendant un certain temps. Ou 
bien de trouver un moyen de faire de l’exercice au cours de la journée, quelque chose qui 
augmente votre rythme cardiaque. Cela devrait aider à résoudre le problème.

2 8  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

Questions-réponses

Q : Cher Ajaan, j’ai récemment compris que les cinq khandhas constituent notre ego. 
En écoutant Ajaan Sumedho, j’ai découvert l’existence d’une conscience qui existe au-
delà du « moi » classique. J’essaie autant que possible de trouver refuge dans cette 
conscience inconditionnée. C’est difficile. J’ai du mal à comprendre le but de ces 
exercices qui consistent à travailler avec la respiration et les énergies du corps. Tout ce 
travail pour développer une conscience du corps, alors que ce que je recherche, c’est me 
connecter à la conscience qui n’est pas conditionnée, universelle, sans moi et sans mort. 
Pardonnez-moi, Ajaan, pour cette question un peu confuse. 

R : Il existe de nombreux niveaux des agrégats. Certains d’entre eux sont clairement 
visibles, comme dans votre conscience ordinaire, quotidienne. D’autres, plus subtils, ne 
sont visibles que lorsque l’esprit est bien concentré. Pour dépasser ces agrégats, vous 
devez d’abord concentrer votre esprit, puis dépasser le niveau de conscience dans la 
concentration, car celui-ci fait également partie de l’agrégat de la conscience. Ce n’est 
qu’alors que vous rencontrerez la conscience qui se trouve en dehors des agrégats.

La conscience de l’éveil et la conscience dont parle Ajaan Sumedho sont deux choses 
différentes. La conscience qu’il qualifie d’inconditionnée fait en réalité partie de 
l’agrégat de la conscience. C’est une forme très stable de cette conscience, mais elle 

1421



comporte tout de même des conditions et beaucoup de fabrications subtiles, alors que la 
conscience éveillée est séparée de tout cela.

On a un jour posé cette question à Ajaan Chah : « Cet état de conscience que vous 
appelez le « sachant » est-il la même chose que la conscience éveillée ? » Il a répondu : « 
Non, bien sûr que non. » C’est un passage intéressant du livre Still, Flowing Water, dans 
un discours intitulé « The Knower». Il s’agit d’une conversation entre Ajaan Chah et 
l’un de ses étudiants occidentaux, un moine français, qui voulait qu’Ajaan Chah clarifie 
ce qu’il disait : « Que voulez-vous dire exactement par ces termes ? » Il semble que 
c’était la première fois que quelqu’un posait cette question à Ajaan Chah. Il a fallu un 
moine français pour le pousser à être plus précis. 

Le fait est que la conscience éveillée n’a rien à voir avec votre conscience ordinaire, 
quotidienne. Elle n’a aucune conscience des agrégats, aucune conscience des six sens. 
Vous vous souvenez de l’image que je vous ai donnée hier soir, celle du fossé au bord de la 
route menant au Grand Canyon ? La conscience qui entoure votre conscience ici même, 
qui semble être inconditionnée, est comme le fossé au bord de la route. Le véritable sans-
mort est comme le Grand Canyon. C’est donc à vous de décider : voulez-vous vous 
contenter du fossé ou voulez-vous voir le Grand Canyon ?

Q : Ajaan, merci. Aujourd’hui, vous avez parlé du sans-mort. Dans cet état de jhāna, 
vous avez dit qu’il n’y avait plus ni temps ni espace. Je peux comprendre qu’il n’y ait plus 
de temps, mais l’absence d’espace me pose un peu plus de problèmes. S’il n’y a plus 
d’espace, où réside alors cette conscience pure ? Pourriez-vous être un peu plus précis et 
m’éclairer ?

R : Pour commencer, le sans-mort n’est pas un état de jhāna. C’est quelque chose qui 
peut être atteint en décortiquant un état de jhāna. Quant au fait qu’il n’y ait pas de 
sensation d’espace : le Bouddha a dit que notre sensation d’espace et de localisation 
dépend de notre désir. Là où votre désir est focalisé, c’est là que se trouve votre esprit. 
Quand il n’y a plus de désir, il n’y a plus de localisation. Il n’y a ni ici ni là-bas. Vous vous 
souvenez, lorsque vous êtes arrivé à cet état, que vous aviez le choix entre rester sur place 
ou aller ailleurs. « Ici » et « là-bas » sont des concepts qui définissent l’espace. Quand il 
n’y a ni ici ni là-bas, alors il n’y a pas d’espace. Quand il n’y a pas d’espace, la conscience 
n’a pas besoin de demeurer quelque part.

Cependant, réfléchir à cela ne vous mènera pas là-bas. Focalisez-vous plutôt sur la voie 
qui y mène. Et faites particulièrement attention à l’endroit où se trouvent vos désirs. 
Cette compréhension fera partie de la voie qui vous y mènera. 

Q : Ajaan, toutes les méditations doivent-elles avoir un objet ?
R : Oui. Certains états de calme semblent ne pas avoir d’objet, soit parce que vous 

1431



n’êtes pas très concentré, soit parce que votre perception de votre concentration n’est 
pas très claire. Essayez donc d’être très clair sur la localisation de votre esprit, en gardant 
à l’esprit qu’il peut s’agir d’une perception de la conscience ou d’une perception du 
néant. Le seul type de conscience qui n’a pas d’objet est la conscience éveillée. 

L’image du Bouddha est celle d’un rayon de lumière. Un jour, il a demandé aux 
moines : « Supposons qu’il y ait une maison avec une fenêtre dans le mur est et un mur à 
l’ouest. Le soleil se lève. Lorsque le rayon de soleil traverse la fenêtre à l’est, où atterrit-il ? 
» « Il atterrit sur le mur ouest. » « S’il n’y a pas de mur ouest, où atterrit-il ? » « Il 
atterrit sur le sol. » « Et s’il n’y a pas de sol, où atterrit-il ? » « Il atterrit sur l’eau. » « 
S’il n’y a pas d’eau, où atterrit-il ? » « Il n’atterrit pas. » Le rayon de lumière qui ne se 
pose pas est l’image du Bouddha pour la conscience éveillée. 

Réfléchissez-y. La nuit, vous regardez le ciel. Il semble sombre, mais il est rempli de 
rayons lumineux. La seule raison pour laquelle nous ne voyons pas ces rayons lumineux 
est qu’il n’y a rien pour les refléter. Cela ne signifie pas que les rayons ne sont pas là. 
C’est simplement qu’ils n’ont nulle part où se poser.

Q : Mon esprit a tendance à passer plus de temps à travailler sur les blocages qu’à 
répandre des sensations agréables dans les parties qui ne sont pas bloquées. Est-ce 
normal ? Comment trouver le bon équilibre et quand savoir qu’il est normal de laisser un 
blocage tel quel ?

R : Rappelez-vous que lorsque vous travaillez sur des blocages, vous devez avoir 
quelque chose de positif pour les surmonter. Dans certains cas, le simple fait de changer 
votre perception changera le blocage. Essayez de le voir comme plus perméable et gardez 
à l’esprit que la respiration précède le blocage. Mais le plus souvent, vous aurez besoin 
d’une bonne énergie à envoyer à travers le blocage. Essayez donc de rester en contact avec 
cette énergie positive, même lorsque vous travaillez sur les blocages. Si, après environ cinq 
minutes, le blocage ne se dissout pas, passez à autre chose. Vous constaterez parfois que 
certains blocages ne réagissent tout simplement pas. Dans ce cas, n’essayez pas de les 
éliminer. Laissez simplement la bonne énergie les contourner. C’est comme si cette 
partie du corps ne vous faisait pas confiance. Montrez-lui donc que vous êtes digne de 
confiance en la traitant avec douceur. À un moment donné, elle finira peut-être par se 
dissoudre.

Q : Bonjour, Than Ajaan. Lorsque vous avez dit que vos pieds étaient engourdis 
depuis 55 ans et que lorsqu’on est jeune, il est bon d’apprendre à son corps à s’asseoir les 
jambes croisées, cela m’a motivé à essayer, et j’en suis heureux. Cependant, parfois, cela 
me fait vraiment très mal aux jambes et aux genoux. Maintenant, ils ne sont plus 
engourdis. C’est de la douleur pure. Connaissez-vous cette douleur ? Dois-je la supporter 

1441



? Va-t-elle disparaître ? Ou est-il bon d’apprendre à la gérer pendant la méditation « afin 
de se préparer à d’autres douleurs qui viendront plus tard » ? En tout cas, lorsque j’ai 
cette douleur, je ne suis en aucun cas détendu. Merci beaucoup. 

R : Si vous trouvez très difficile de rester concentré face à la douleur, changez très 
progressivement de position. C’est lorsque l’esprit est bien concentré que l’on peut le 
mieux surmonter la douleur. Ne bougez pas tout de suite. Accordez-vous cinq à dix 
minutes avec la douleur. Si vous constatez que votre concentration ne s’améliore pas, 
changez alors de posture. Gardez également à l’esprit que la douleur au genou est souvent 
liée au fait que d’autres muscles du corps ne sont pas correctement détendus. Souvent, les 
muscles des cuisses, des hanches ou du dos sont également concernés. Apprenez donc 
quelques postures de yoga pour étirer vos jambes et les assouplir, car vous voulez vous 
assurer de ne pas endommager vos genoux. 

Q : Après avoir fait quelques essais, il semble que la seule façon pour moi de respirer 
malgré une certaine tension dans le visage et la gorge soit de zoomer et de traiter des 
zones plus petites. Ce qui est intéressant, c’est que je remarque de nombreux nœuds qui 
semblent se contracter involontairement si j’y mets de l’énergie. Que se passe-t-il ? Dois-
je le laisser faire ? De plus, dois-je surmonter cette tension pour atteindre jhāna ? 

R : Je vais d’abord répondre à la deuxième question : vous n’avez pas besoin de 
surmonter la tension pour atteindre jhāna. Vous pouvez considérer que l’énergie 
respiratoire agit autour de la tension, sans que vous vous y engagiez. Une autre technique 
consiste à imaginer que vous prenez un grand couteau et que vous tranchez toutes les 
bandes de tension, les coupant en petits morceaux. 

Quant aux contractions, elles sont tout à fait naturelles. N’essayez pas de les arrêter, 
mais ne les encouragez pas non plus. Au bout d’un certain temps, elles disparaîtront 
d’elles-mêmes.

Q : Ajaan, dans certains cas j’ai remarqué que vous utilisiez les mots « désir » et « 
pensée » comme s’ils étaient presque interchangeables. Les pensées sont-elles 
considérées comme une forme de fabrication verbale ou mentale ?

R : Elles sont considérées comme les deux. Et oui, il y a un élément de désir et de 
fabrication dans toutes les pensées. Certaines pensées viennent à l’esprit sans y être 
invitées, auquel cas elles sont en fait le résultat d’anciens désirs. Ce que vous allez en faire 
maintenant dépend de vos désirs actuels. 

Q : Donc, citta, le mot pali, signifie l’esprit mais aussi le cœur. Est-ce qu’il englobe 
toute la pratique de la méditation ? Est-ce que citta est ce qui contient tout ?

Q : Citta contient toutes vos pensées et toutes vos volontés. Toutes vos pensées 

1451



contiennent des désirs et tous vos désirs ont leurs pensées. Donc, du point de vue du 
Canon, il n’y a pas de différence entre l’esprit et le cœur. En méditation, vous entraînez 
les deux. 

Q : Si une pensée complexe qui semble « mixte » surgit pendant le jhāna deux ou 
trois, et qu’elle vous emmène plus loin dans la concentration, pouvez-vous en déduire 
qu’elle serait également utile en dehors de ce contexte ? De même, si une pensée vous 
éloigne davantage de la concentration, est-elle inefficace ?

R : C’est l’une de ces questions où j’aimerais interroger la personne qui l’a posée. De 
quel type de pensée mixte parlons-nous ? Si, au cours de la méditation, vous constatez 
qu’une pensée vous aide à vous concentrer davantage, elle est efficace dans ce contexte, 
mais elle peut ne pas l’être dans d’autres contextes. De la même manière, certaines 
pensées vous éloignent parfois de la concentration, mais elles sont en fait utiles, selon le 
but que vous poursuivez en les ayant – par exemple lorsque vous dirigez une entreprise et 
que vous devez réfléchir à certains problèmes. 

Q : Merci pour cette présentation sur jhāna. J’ai encore quelques questions. 
Premièrement, peut-on entrer très brièvement dans le jhāna, puis en sortir et 
recommencer plusieurs fois ? Ou n’est-ce pas encore le premier jhāna ? Deuxièmement, 
le ravissement est-il quelque chose de stable ou peut-il être éphémère ? Il m’arrive parfois 
de ressentir un frisson qui parcourt mon corps comme une vague. Est-ce pīti ou 
simplement de l’énergie ? 

R : Dans le premier cas, l’objet du jhāna est quelque chose sur lequel nous nous 
sommes focalisés à maintes reprises dans le passé. Ce qui en fait un jhāna, c’est lorsque 
vous y êtes de manière stable. Pensez à l’image d’une flamme stable. En d’autres termes, 
lorsque vous faites en sorte qu’une flamme vacillante devienne stable, ce n’est pas comme 
si vous aviez emmené la flamme dans un endroit où vous n’étiez jamais allé auparavant. 
Vous réalisez simplement que vous êtes maintenant stable. Quant aux sensations de 
ravissement, elles sont parfois éphémères, que vous soyez en jhāna ou non. L’important 
est que vous constatiez que votre concentration est vraiment stable sur l’objet. C’est ce 
qui en fait un jhāna.

Q : Lorsque je travaille avec la respiration et le corps, mon esprit est habitué à utiliser 
des concepts yogiques tels que les chakras et le prāna. Ces perceptions sont-elles utiles 
dans la méditation ? Ou y a-t-il des inconvénients à utiliser des concepts yogiques dans la 
pratique ?

R : Le mot pali pāna dans ānāpānasati est en fait lié au sanskrit prāna. Donc, 
fondamentalement, nous avons le même concept. Cela signifie respiration. Quant aux 

1461



chakras, vous remarquerez que lorsque Ajaan Lee parle des points de repos de la 
respiration, beaucoup d’entre eux correspondent aux chakras. Ce sont donc des concepts 
qui peuvent être utiles. Cependant, il y a un concept que nous n’utilisons pas, c’est celui 
de kundalini. Nous n’essayons pas de faire remonter l’énergie de la base de la colonne 
vertébrale le long de celle-ci. Pour certaines personnes, cela peut être déstabilisant. Il 
suffit d’ouvrir les canaux énergétiques de votre colonne vertébrale et de laisser l’énergie 
circuler naturellement et sans heurts. 

Q : « Puissé-je être heureux. » N’est-ce pas conditionné ? Cela ressemble à la pensée 
positive moderne.

R : Oui, bien sûr, c’est conditionné. Vous essayez ici de conditionner votre volonté 
pour viser un bonheur inoffensif. De nombreux ajaans asiatiques ont beaucoup de mal à 
comprendre pourquoi les Occidentaux ont tant de difficulté à se souhaiter du bien, et en 
concluent qu’ils se sentent indignes du bonheur. Mais j’ai constaté qu’avec l’arrivée de la 
télévision et d’Internet en Asie, la jeune génération y est confrontée au même problème, 
car les publicitaires leur disent : « Vous n’êtes pas assez bons, vous n’êtes pas assez bons, 
mais si vous achetez nos produits, vous serez meilleurs. » Cela a un effet néfaste sur 
l’attitude des gens envers eux-mêmes. Pour contrer cet impact, vous devez donc penser 
consciemment : « Puissé-je être heureux. »

Ensuite, réfléchissez dans le contexte bouddhiste : comment allez-vous être heureux ? 
En étant généreux, en étant vertueux et en méditant. Ainsi, vous ne vous contentez pas 
de penser positivement, vous passez également à l’action positive. 

Q : Est-il vrai que dans les jhānas, au début ou après, nous entendons toujours des 
sons et ressentons toujours de la douleur ? Deuxième question : la douleur constitue-t-
elle un obstacle à l’entrée dans le premier jhāna ? Troisième question : certaines 
personnes disent qu’elles peuvent sortir de leur corps pendant la méditation. Est-ce 
possible ? Et quel est le rapport avec les jhānas ? 

R : Premièrement, il est possible d’entendre des sons et de ressentir des douleurs 
pendant que vous êtes dans les jhānas, mais cela n’affecte pas l’esprit. Vous savez que 
vous avez mal au genou, mais cela n’affecte pas vraiment votre esprit. Cela devient un 
obstacle au jhāna si vous vous focalisez sur la douleur, c’est pourquoi je vous 
recommande de commencer par vous focaliser sur les parties confortables de votre corps. 

Quant à quitter votre corps, ne le faites pas. C’est assez dangereux. Premièrement, 
vous risquez de ne pas pouvoir y revenir. Deuxièmement, lorsque vous êtes hors de votre 
corps, quelqu’un d’autre peut y entrer. Vous ne voulez ni l’un ni l’autre.

J’ai un disciple qui s’est rendu compte qu’il avait quitté son corps un soir alors qu’il 
méditait après avoir travaillé toute la journée. Il s’était allongé pour méditer et soudain, il 

1471



s’était retrouvé hors de son corps, au plafond, regardant son corps d’en haut. Sa première 
pensée a été : « Cool ! » Il s’est alors dit : « Allons dehors. » Il dormait dans le hall 
d’ordination du monastère, mais toutes les fenêtres étaient fermées. Dans son état 
immatériel, il ne pouvait pas pousser les fenêtres pour les ouvrir. Il s’est donc retrouvé de 
retour dans son corps. 

Le lendemain, il a réessayé, mais avant de s’allonger, il a ouvert les fenêtres. Il a quitté 
son corps et, alors qu’il s’apprêtait à sortir par la fenêtre, il a eu une vision d’Ajaan Lee, 
qui lui a dit : « Retourne là-dedans, bon sang ! C’est dangereux dehors. »

Si vous vous rendez compte que vous avez quitté votre corps, la première chose à faire 
est d’y retourner. Pour cela, pensez aux différents éléments qui composent le corps. Vous 
avez le souffle. Vous avez la chaleur, symbolisée par le feu. Vous avez la fraîcheur dans le 
corps, symbolisée par l’eau. Vous avez la solidité du corps, symbolisée par la terre. Pensez 
donc à ces propriétés du corps dans cet ordre – souffle, feu, eau, terre – et cela vous 
permettra de rentrer. 

Q : Trois questions. La première : le quatrième jhāna correspond-il à la dissolution du 
corps et de l’esprit que l’on appelle « onga » dans la tradition birmane ? 
Deuxièmement, à quel stade sort-on du temps et de l’espace ? Troisièmement, quel jhāna 
nous permet d’entrer dans le courant ? 

R : La carte des états d’esprit utilisée par les Birmans et la carte des quatre jhānas sont 
deux cartes différentes. Comme je n’ai jamais pratiqué aucune des méthodes birmanes, je 
ne peux pas vraiment répondre à la première question.

La réponse aux questions deux et trois est fondamentalement la même. Atteindre le 
premier stade de l’éveil peut se faire en contemplant n’importe lequel des états de jhāna. 
Apparemment, les personnes qui ont atteint l’éveil en écoutant le Bouddha donner un 
discours sur le Dhamma étaient dans le premier jhāna. Il faut beaucoup de discernement 
pour y parvenir. Il est plus probable que vous atteigniez l’éveil à partir d’un état de 
concentration plus profond.

Q : Vendredi, juste avant que nous parlions des jhānas, j’ai vécu une expérience de 
méditation très étrange et particulière, avec une sensation globale et très agréable. Je ne 
sentais plus les limites de mon corps, qui était comme flou, avec des espaces à l’intérieur, 
comme un nuage peu dense. Je ne sentais plus ma respiration. Je ne pouvais plus trouver 
d’inspiration ni d’expiration. Cela peut-il correspondre à l’un des jhānas ? Et si oui, 
qu’aurais-je dû faire ? Comme j’étais très surpris, je suis sorti de cet état. 

Q : Cela pourrait être plusieurs choses. Lorsque vous vous trouvez dans un état dont 
vous n’êtes pas vraiment sûr, revenez à la respiration et au scan corporel. Et essayez d’être 
très alerte à ce que vous faites, car c’est en étant alerte que vous pouvez gagner de 

1481



nouvelles réalisations grâce aux jhānas.
 
Q : Peut-on avoir plusieurs aperçus du nibbāna et rester au même stade d’éveil ?
R : Si vous n’obtenez pas plus de discernement, vous continuez simplement à passer 

par le même stade d’éveil. Vous ne pouvez donc pas dire : « Un, deux, trois, quatre : je 
dois être un arahant ». Vous devez vraiment développer davantage votre discernement.

Q : Après avoir pratiqué le scan du corps, je m’établis dans la pratique d’ānāpānasati, 
où je peux rester pendant deux heures et atteindre un très bon état de samādhi. J’aimerais 
savoir comment ou quoi faire à ce stade pour progresser dans ma méditation jusqu’au 
niveau des cinq agrégats. Cela fait plusieurs mois que, après avoir atteint le calme 
nécessaire, je dirige mon introspection vers les cinq agrégats. Vous avez dit qu’il fallait 
être ancré dans le corps à travers la pratique. Après s’être ancré dans le corps, être dans un 
bon état de samādhi, que fait-on avec les agrégats ? 

R : Vous essayez d’observer l’état de concentration autour de la respiration et voyez si 
vous pouvez voir lesquels des agrégats participent à cet état de concentration. Les cinq 
devraient être présents. La respiration est la forme. La sensation de plaisir est la sensation. 
Les perceptions que vous avez de la respiration, du corps et de l’esprit sont des 
perceptions. Votre intention de rester là serait une fabrication. Et puis vous avez la 
conscience, qui est consciente de toutes ces choses. Pouvez-vous voir cela comme des 
actions individuelles ? Si vous ne le pouvez pas, revenez simplement à la concentration. Si 
vous le pouvez, essayez de développer cette capacité encore davantage.

Q : Comment enseigner la méditation aux enfants ? À quel âge commencer ?
R : Vous pouvez commencer avec un enfant vers quatre ou cinq ans. Enseignez-lui 

d’abord les pensées de mettā. Chaque soir, avant que l’enfant aille se coucher, demandez-
lui d’envoyer des pensées de bienveillance à lui-même, à ses parents, à ses frères et sœurs, 
à ses grands-parents, au chien et au chat, et à ses amis.

Quand l’enfant a environ sept ans, vous pouvez lui enseigner la méditation sur la 
respiration. Demandez-lui simplement de suivre les sensations de la respiration partout 
où il les ressent dans son corps. S’il a la sensation d’une lumière, demandez-lui de se 
focaliser dessus. Assurez-vous qu’elle est blanche, tout en maintenant son attention sur la 
respiration, puis laissez cette lumière entrer dans son corps. Les enfants ont tendance à 
ressentir la lumière plus souvent que les adultes.

Q : La deuxième question concernait l’enseignement de la musique à un enfant. La 
personne qui posait la question semblait craindre que cela ne rende l’enfant attaché à la 
sensualité.

1491



R : Que vous leur enseigniez ou non, les enfants vont s’attacher à la sensualité. Ce que 
vous voulez faire, c’est enseigner un savoir-faire à l’enfant, car l’apprentissage d’un 
savoir-faire manuel ou artistique enseigne de nombreux traits de caractère nécessaires à la 
maîtrise des techniques de méditation. Et, en fait, la musique est l’une des meilleures 
compétences à développer. Il n’est pas nécessairement vrai qu’un enfant qui apprend à 
jouer d’un instrument de musique sera attaché à la sensualité pour le reste de sa vie. Bon 
nombre de moines de notre monastère étaient musiciens, y compris les deux assis devant 
vous. Nous avons également deux anciens graphistes. Souvent, la maîtrise d’un savoir-
faire comme celui-ci leur donne envie d’en développer d’autres plus intéressants. L’un 
des moines qui était musicien s’est rendu compte que s’il restait musicien, il passerait le 
reste de sa vie à jouer de la musique, mais pas nécessairement celle qu’il voulait jouer. 
Cela a fait naître en lui un fort sentiment de désillusion. Et maintenant, il est moine.

2 8  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Soi & Mondes sur la Voie

Le Bouddha a enseigné que notre soi est une construction mentale. Certaines 
personnes n’aiment pas entendre cela, surtout lorsqu’elles apprennent que le Bouddha 
enseigne également le « pas-soi ». On pourrait croire qu’il cherche à anéantir notre 
sentiment d’identité, en affirmant qu’il n’est rien d’autre qu’une fiction néfaste. Mais 
en réalité, il souhaite que nous utilisions notre soi comme un élément important de la 
voie. Après tout, nous devons désirer la voie pour la suivre, et partout où il y a un désir, il 
y a une perception du monde dans lequel ce désir peut être satisfait, et une perception de 
notre soi agissant dans ce monde. C’est la nature du devenir.

Donc, lorsqu’il dit que le soi est une construction, il dit que nous l’avons peut-être 
construit de manière malhabile dans le passé, mais que nous pouvons apprendre à 
construire un soi habile comme stratégie pour atteindre le bonheur, pour atteindre ce 
que nous désirons avant tout : la fin de la souffrance.

Alors que nous suivons la voie, il recommande que nous créions un soi capable de la 
suivre, pour finalement nous amener à un point où nous n’avons plus besoin de ce soi. Il 
a rempli son rôle. Et comme l’a dit un jour Ajaan Suwat, une fois que vous avez atteint le 
bonheur ultime, vous ne vous posez plus la question « Qui fait l’expérience de ce 
bonheur ? ». Il n’y a plus besoin de se le demander. Le bonheur est si satisfaisant et 
intense. Même ceux qui reviennent de leur première expérience du sans-mort ont une 
forte conscience de l’intensité de ce bonheur. Et comme l’a dit Ajaan Fuang, une fois que 
vous revenez de cette expérience, vous réalisez à quel point l’expérience des six sens est 

1501



stressante, même dans les plaisirs des sens. 
Ainsi, lorsque le Bouddha dit « pas-soi », il ne nous dit pas de rejeter quelque chose 

qui a de la valeur. Il dit en substance : « Apprenez à créer un meilleur soi, un soi si bon 
qu’il vous mènera finalement à un bonheur où vous n’aurez plus besoin de l’utiliser. » 

On entend parfois dire que si vous pensez que vous suivez la voie, c’est une vue 
erronée, que vous devriez considérer la voie comme se développant d’elle-même. Mais 
comment cela peut-il être vrai ? Si c’est vrai, alors le Bouddha avait une vue erronée, car il 
parlait souvent du rôle d’une saine perception de soi dans le développement de la voie. 
Même lorsqu’il enseigne le pas-soi, il vous dit d’avoir confiance dans le fait que vous 
tirerez profit de suivre cet enseignement. Comme il l’a dit un jour aux moines : « Tout 
ce qui ne vous appartient pas, abandonnez-le. Cela sera pour votre bien-être et votre 
bonheur à long terme. »

Comme nous l’avons dit le premier soir de la retraite, la voie n’est pas un 
champignon qui pousse tout seul dans la forêt. Ce n’est pas une voie qui consiste 
simplement à lâcher prise. Elle nécessite de développer des qualités habiles, et ces qualités 
ne se développent pas toutes seules.

Pour que la pratique soit couronnée de succès, vous devez suivre le programme en 
cinq étapes du Bouddha pour évaluer les désirs. Vous vous en souvenez peut-être : voir 
l’origine, voir la disparition, voir l’attrait, voir les inconvénients et trouver 
l’échappatoire. Ces étapes exigent à leur tour que vous développiez un soi fort et sain, 
capable de défendre le désir de mettre fin à la souffrance afin de vaincre vos anciens soi et 
les désirs qui y sont associés et qui pourraient vous barrer la route. Vous éprouvez peut-
être une certaine affection pour ces anciens soi. Mais lorsque vous verrez qu’ils vous 
imposent en réalité des limites, vous serez plus disposé à les mettre de côté.

Ce soir, j’aimerais donc vous parler de ce que dit le Bouddha sur la manière de 
développer une conscience saine de soi sur la voie qui vous permet de sentir que vous êtes 
capable de bien plus que vous ne le pensez, et que vous apprécierez les résultats de cette 
voie plus que vous ne pouvez l’imaginer. Je voudrais notamment examiner les thèmes 
que nous avons abordés jusqu’à présent – les quatre déterminations, les désirs du noble 
octuple sentier, les quatre bases du succès et les six objets de délectation – afin de voir 
comment ils peuvent vous aider à développer un soi fort, capable de mener à bien le désir 
global de mettre fin à la souffrance.

Il est vrai que parler de créer un nouveau soi peut sembler artificiel, mais rappelez-
vous que votre soi actuel est déjà une construction – en fait, de nombreuses 
constructions issues de vos nombreuses vieilles habitudes. Ce sont les habitudes que vous 
avez développées dans l’ignorance au cours de nombreuses vies, et les résultats ont été 
pour le moins mitigés. Il est possible de développer de nouvelles habitudes, même quand 
on est âgé. En anglais, nous avons un vieux dicton qui dit : « On ne peut pas apprendre 

1511



de nouveaux tours à un vieux chien », mais vous n’êtes pas un chien. Comme aiment à le 
dire les ajaans thaïlandais : « Tant que vous respirez, vous pouvez encore développer de 
nouvelles compétences dans votre esprit ». Et comme le dit le Bouddha : « Se définir, 
c’est se limiter ». Alors pourquoi s’accrocher à une image de soi qui limite votre capacité 
à mettre fin à la souffrance ? 

Notez qu’en vous recommandant de développer de nouvelles habitudes, le Bouddha 
ne vous suggère pas de remplacer une définition de vous-même par une autre, car cela 
pourrait également être limitatif. Il vous recommande plutôt de vous identifier à des 
habitudes habiles. En d’autres termes, il souhaite que vous vous préoccupiez moins de ce 
que vous êtes et davantage de ce que vous pouvez faire : les habitudes habiles que vous 
pouvez développer.

Comme vous vous en souvenez, nous avons également parlé des trois rôles principaux 
que votre perception de vous-même joue dans la promotion de tout désir : l’agent, le 
consommateur et le commentateur. Le consommateur est la partie de vous qui dit : « 
C’est ce que je veux ». L’agent est la partie qui ressent : « Je peux agir pour y parvenir ». 
Et le commentateur commente en permanence la façon dont les deux autres soi s’en 
sortent. Le désir de mettre fin à la souffrance exige que vous entraîniez chacun de ces soi 
afin qu’ils puissent réellement vous aider à réaliser ce désir. Lorsque vous entraînez les 
trois à l’aide des leçons que vous avez apprises à travers les quatre déterminations, le 
noble octuple sentier, les bases du succès et les six objets de délectation, ils seront à la 
hauteur de la tâche.

Dans tous les cas, vous devez vous rappeler que lorsque vous entraînez vos différents 
soi, vous assumez en fait leurs rôles lorsqu’ils communiquent entre eux. Vous devez donc 
utiliser les principes de la parole juste dans tous les cas : vous voulez vous dire à vous-
même – ou à vous-mêmes – des choses qui sont vraies, bénéfiques et opportunes. Cela 
contribue à intégrer votre conversation intérieure au noble octuple sentier. La manière 
dont ces principes s’appliqueront dans la pratique dépendra du soi auquel vous vous 
adressez.

N’oubliez pas non plus que chaque soi fonctionne comme faisant partie d’un état de 
devenir, et que les états de devenir se forment autour des désirs. Cela signifie que vos 
différents soi sont définis par les désirs qui se trouvent en leur cœur. Si vous voulez qu’ils 
mènent au bonheur suprême, ils doivent tous être informés par les désirs exprimés dans 
les quatre déterminations. Autrement dit, vous devez vous identifier au désir primordial 
exprimé dans ces déterminations. Votre soi en tant que consommateur doit viser les 
déterminations exprimées comme caractéristiques de l’objectif, ce qui signifie viser la 
plus noble vérité et le calme, c’est-à-dire la vérité et le calme du déliement. Si cela vous 
semble trop lointain, alors, au minimum, soyez suffisamment perspicace pour viser le 
bien-être et le bonheur à long terme. Quant à votre soi en tant qu’agent, il devrait être 

1521



défini autour des quatre déterminations exprimées comme des moyens pour atteindre le 
but : ne pas négliger le discernement, protéger la vérité, se consacrer au renoncement et 
s’entraîner uniquement pour atteindre le calme.

Ce sont là les principes généraux. Voyons maintenant comment ils s’appliquent en 
détail.

• Tout d’abord, votre soi en tant qu’agent : le Canon recommande que vous ayez 
confiance dans le fait que vous êtes capable de suivre la voie, que vous êtes responsable de 
vos actions et que vos actions peuvent faire la différence entre la souffrance et l’absence 
de souffrance. En d’autres termes, vous êtes compétent pour suivre la voie et vous devez 
développer votre confiance en vos capacités à la pratiquer. Le vénérable Ānanda a un jour 
recommandé à une nonne d’adopter cette attitude et de se dire : « Il y a ceux qui ont 
atteint l’éveil. Ce sont des êtres humains. Je suis un être humain. S’ils peuvent le faire, 
pourquoi pas moi ? » 

Et vous apprenez à être fier de développer de nouveaux savoir-faire.
Il existe deux types de fierté. Il y a la fierté saine, qui consiste à vous comparer à vous-

même en termes de votre situation actuelle par rapport à celle dans laquelle vous vous 
trouviez avant de commencer à pratiquer. Vous pouvez également vous comparer aux 
autres si votre motivation est de voir ce que vous pouvez apprendre d’eux. Dans ce cas, 
votre sentiment de fierté est sain dans la mesure où vous êtes fier de vos progrès et de 
votre volonté constante d’apprendre comment vous améliorer davantage. La fierté 
malsaine consiste à vous comparer aux autres pour voir si vous êtes meilleur qu’eux. 
C’est donc la fierté saine que vous devez viser. 

Pour abandonner la fierté malsaine, rappelez-vous que parmi les quatre résolutions, 
vous vous entraînez à renoncer à la fierté qui vous empêche d’avancer. Et vous apprenez 
des quatre bases du succès que vous devez vous engager dans la pratique par votre désir, 
votre persévérance et votre intention.

Vous devez également comprendre que toute compétence s’accompagne de 
responsabilités. Vous pouvez causer un grand tort à vous-même et aux autres, non 
seulement dans cette vie, mais aussi dans les vies à venir. Il y a un passage dans le 
Dhammapada qui souligne ce point. « Quoi qu’un ennemi puisse faire à un ennemi, ou 
un adversaire à un adversaire, un esprit mal orienté peut vous faire encore pire. Quoi 
qu’une mère, un père ou un autre parent puisse faire pour vous, un esprit bien orienté 
peut vous apporter encore plus. » C’est pourquoi le Bouddha vous demande de 
développer deux qualités dans votre perception de vous-même en tant qu’agent : la 
componction et la vigilance. 

La componction est essentiellement la crainte de causer du tort à soi-même et aux 
autres. Il s’agit d’une crainte habile, qui s’accompagne d’un sentiment de puissance. 
Vous avez ce sentiment de pouvoir et vous voulez bien l’utiliser. 

1531



La vigilance est similaire. Vous réalisez qu’il existe des dangers, en particulier ceux liés 
à ce que vous pourriez faire de manière malhabile. Mais la vigilance contient également 
un élément d’espoir : si vous êtes vigilant et prudent, vous pouvez éviter de faire du mal 
et créer le bonheur.

Voilà pour votre soi en tant qu’agent.
Vous vous souvenez également que le devenir comprend non seulement le soi en tant 

qu’agent, mais aussi le monde dans lequel l’agent fonctionne, et que vous créez une 
certaine vision du monde par les choses que vous désirez. Ainsi, si vous vous concentrez 
sur les meilleures choses à désirer, cela vous place dans un monde meilleur. Autrement 
dit, si vous ne pensez qu’à l’argent que vous pouvez gagner, vous vous retrouvez dans un 
monde où il n’y a que des gens qui veulent gagner de l’argent : soit ce sont les personnes 
avec lesquelles vous vous associez réellement, soit c’est ainsi que vous voyez les gens en 
général. Si vous voulez trouver la fin de la souffrance, vous vous retrouvez à vous associer 
avec des personnes de plus en plus honorables.

Essayez donc de garder à l’esprit ce pouvoir : vous créez votre perception de vous-
même et vous créez également votre perception du monde dans lequel vous vivez. Et 
n’oubliez pas que la meilleure utilisation de ce pouvoir est de comprendre les processus 
qui mènent au devenir, afin de pouvoir les orienter dans la bonne direction et finalement 
vous libérer par la dépassion.

• Cela est directement lié à votre soi en tant que consommateur. Vous voulez avoir 
des normes élevées pour le bonheur que vous visez. Ne vous contentez pas de désirs qui 
abaissent votre esprit à un niveau inférieur. Au minimum, efforcez-vous de pouvoir 
continuer à pratiquer le Dhamma, maintenant et jusqu’à la fin de cette vie, lorsque des 
choix s’offriront à vous. 

Il y a de nombreuses années, j’ai été électrocuté et j’ai failli mourir. La première 
pensée qui m’est venue à l’esprit a été : « Je vais mourir à cause de ma propre stupidité. 
» Je n’avais pas vérifié la prise. La pensée suivante qui m’est venue à l’esprit a été : « Je 
ne peux pas avoir ces pensées maintenant si je suis en train de mourir. Je sais méditer. Je 
devrais utiliser ma méditation. » Puis, c’était comme si toute une série de portes 
apparaissaient devant moi. J’ai jeté quelques coups d’œil à l’intérieur des portes, et 
c’était comme s’il y avait un monde séparé derrière chacune d’elles. Je me suis dit : « Je 
ne veux franchir aucune de ces portes, merci. » Et à ce moment-là, le courant électrique 
s’est arrêté. Ce que j’ai appris de cette expérience, c’est qu’à la mort, des options 
s’offrent à vous, en fonction de votre kamma passé. Vous devez faire attention aux 
options que vous choisissez. 

Des années plus tard, un film que j’ai vu m’a rappelé cet incident. J’étais sur un vol 
direct de Bangkok à Los Angeles, et un enfant était assis dans le siège devant moi. Il avait 
tous les films L’Âge de glace, j’ai donc pu tous les voir. L’une des meilleures scènes se 

1541



trouve dans le deuxième film. Les personnages dérivent dans une nuit sombre et 
brumeuse. Soudain, des lumières apparaissent, ils se dirigent donc vers elles. Et là, dans la 
lumière, se trouvent de très belles sirènes et tritons. Ils sont très attirants, et tous les 
personnages les regardent avec des yeux rêveurs. Mais ensuite, en regardant ces sirènes et 
ces tritons de plus près, on remarque des décrochages dans l’image. Et dans ces 
décrochages, on aperçoit des crocs. Des piranhas. 

Soyez donc très prudents lorsque des alternatives vous apparaissent au moment de 
votre mort. Ne vous laissez pas séduire par les sirènes et les tritons. Ils pourraient avoir 
des crocs. Décidez simplement que vous voulez aller dans un endroit où vous pourrez 
pratiquer le Dhamma. 

La question a été posée au cours de la retraite : « Cela signifie-t-il le monde humain ? 
» Cela pourrait être le monde humain ou le monde des devas, car il existe des devas qui 
peuvent pratiquer. Un soir Ajaan Suwat est venu dans la hall de méditation du 
monastère. Un groupe de visiteurs de Bangkok était assis et discutait. Et tout à coup, il 
leur a dit : « N’ayez pas l’aspiration de revenir dans le monde humain, car dans un 
avenir proche, le monde humain ne sera pas un bon endroit où vivre. » Quand un ajaan 
dit quelque chose comme ça à l’improviste, les gens écoutent. Idéalement, lorsque vous 
mourez, vous voulez vous délecter de l’isolement, vous délecter de la non-affliction et de 
la non-objectivation, comme nous l’avons dit l’autre soir. À tout le moins, délectez-vous 
du Dhamma, en abandonnant les qualités malhabiles et en développant les qualités 
habiles.

Rappelez-vous que ces choses sont possibles et que si vous avez sati et que vous êtes 
alerte au moment de la mort, vous pouvez réellement vous engager à abandonner et à 
développer jusqu’à ce moment et au-delà. Vous devez garder ces possibilités à l’esprit, car 
la souffrance provient d’une perception limitée de vos possibilités. La souffrance est 
l’agrippement, l’agrippement est une addiction, et une leçon que j’ai apprise en côtoyant 
des personnes souffrant d’addiction est qu’elles ont un manque cruel d’imagination. 
Vous ne voyez pas la fin de la souffrance comme possible ou, si elle l’est, vous ne pouvez 
pas vous imaginer y parvenir. 

• Pour corriger ces attitudes, il faut entraîner votre soi en tant que commentateur. 
Vous devez lui faire prendre deux habitudes.

La première est que vous voulez que le commentateur soit fondamentalement 
positif : utile et encourageant tout au long de la voie. Souvenez-vous du style 
d’enseignement du Bouddha. Il exhortait, stimulait et encourageait ses auditeurs. Et 
fondamentalement, il exhortait, stimulait et encourageait ses auditeurs à se réjouir 
d’abandonner les attitudes malhabiles et à se réjouir de développer des attitudes habiles.

Voici quelques exemples tirés du Canon :
En termes d’exhortation, lorsque le Bouddha disait à ses auditeurs comment se parler 

1551



à eux-mêmes, il suivait un schéma. Il disait : « Entraînez-vous de cette manière », puis il 
vous disait comment vous parler à vous-même pour vous entraîner – comme lorsqu’il 
exhortait son fils, Rāhula, à s’entraîner en se disant « Je ne dirai pas de mensonges 
délibérés, même pour faire rire ».

En ce qui concerne la stimulation, le Bouddha encourageait ses auditeurs à être 
comme des soldats, comme des chevaux et des éléphants bien dressés, ou comme des 
artisans habiles. 

En termes d’encouragement, souvenez-vous de son tout premier discours sur le 
Dhamma : avant de prononcer son discours, il a dit à ses auditeurs, les cinq frères : « 
Écoutez, j’ai trouvé le sans-mort. Quand je vous l’enseignerai, vous pourrez le trouver 
vous aussi. » Cela les a incités à écouter attentivement l’enseignement avec l’attitude 
qu’ils pouvaient identifier dans leur esprit ce dont il parlait et mettre en pratique ce qu’il 
leur disait de faire.

Pour ce qui est de la tradition de la forêt, il faut se rappeler que les ajaans venaient de 
familles situées tout en bas de l’échelle sociale en Thaïlande. Ainsi, dans beaucoup des 
enseignements que vous entendez de la part des ajaans, ils disent : « Vous êtes un être 
humain, vous avez ce qu’il faut. » Cela ne s’adresse pas seulement aux moines, mais aussi 
aux femmes et aux hommes laïcs. Tout ce dont vous avez besoin, c’est d’un corps 
humain et d’un esprit humain, et c’est ce que vous avez. C’est grâce à cet encouragement 
que nous avons aujourd’hui la tradition de la forêt.

Voilà donc la première approche pour former votre commentateur : l’entraîner à être 
positif.

La deuxième consiste à l’entraîner à être compatissant. Cela nécessite du 
discernement, soit dans son rôle de détermination, soit comme l’une des bases du succès. 
Cela signifie, d’une part, adopter une vision à long terme, en réalisant que vous devez être 
compréhensif à l’égard de vos écarts occasionnels. Il y aura des moments où vous ne ferez 
pas de votre mieux, et votre commentateur doit le comprendre.

Mais le commentateur doit également vous imposer des normes élevées. Pensez aux 
meilleurs professeurs que vous avez eus à l’école, ceux qui ont tiré le meilleur de vous en 
vous imposant des normes élevées. Ce sont eux qui vous ont le plus appris, et ce sont eux 
dont vous avez le plus bénéficié, même si vous ne les aimiez peut-être pas à l’époque. 
Alors, réjouissez-vous de ce que vous savez bien faire et continuez à vous entraîner. Là 
encore, vous devez prendre plaisir à abandonner et à développer. Selon les instructions 
du Bouddha à Rāhula, vous devriez développer une honte saine lorsque vous dérapez sur 
la voie, et une fierté saine lorsque vous progressez dans votre pratique.

Le Bouddha a dit que le secret de son éveil était son insatisfaction vis-à-vis de ses 
qualités habiles. En d’autres termes, tant qu’il n’avait pas atteint la fin de la souffrance, il 
ne s’arrêterait pas. Cela peut sembler en contradiction avec l’idée que vous devriez être 

1561



fier et heureux du bien que vous avez fait, mais en réalité, le Bouddha a dit que vous 
devriez également être fier de votre désir d’apprendre davantage. C’est ce que signifie se 
délecter du Dhamma, du développement et de l’abandon de la manière la plus 
productive possible. Vous vous réjouissez de vos progrès, mais vous n’êtes pas satisfait 
tant que vous n’avez pas atteint votre but.

Lorsque votre soi en tant que commentateur a été formé de cette manière, il est apte à 
suivre habilement le programme en cinq étapes du Bouddha pour effectuer une analyse 
coûts-bénéfices de vos désirs, en particulier en comparant leur attrait et leurs 
inconvénients. Ces réflexions modifient l’équilibre des pouvoirs entre l’attrait et les 
inconvénients, car vous avez une perception élargie des possibilités de bien ou de mal que 
vous pouvez accomplir. Pour le bien, vous réalisez qu’il est possible de mettre fin à la 
souffrance. Pour le mal, vous réalisez que continuer dans le saṁsāra pourrait être un long 
et pénible calvaire. Votre détermination à développer le discernement vous incite à 
considérer les choses sur le long terme et à rechercher le meilleur bonheur possible.

Alors, que voulez-vous que fasse ce commentateur ? Tout d’abord, vous voulez qu’il 
soit sensible à l’origine de ce qui surgit dans l’esprit afin que vous puissiez reconnaître les 
états d’esprit auxquels vous pouvez vous fier et ceux auxquels vous ne pouvez pas vous 
fier. Vous voulez également que ce commentateur soit sensible à la disparition. Cela vous 
enseigne deux leçons. D’une part, vous réalisez que vos kilesas ne sont pas aussi 
monolithiques qu’ils le semblent. D’autre part, vous réalisez que lorsque de bonnes 
choses apparaissent et disparaissent, vous devez être vigilant, vous devez agir selon vos 
intentions habiles tant qu’elles sont présentes, car elles ne seront peut-être pas toujours 
là. 

Quant à l’attrait, vous voulez être très sensible aux conséquences à long terme d’avoir 
choisi l’alternative la plus habile, en apprenant à trouver de la joie même dans les petits 
actes de bonté. Comme l’a dit le Bouddha : « N’ayez pas peur des actes de bonté. C’est 
un autre mot pour désigner le bonheur. » Et vous voulez que votre commentateur 
apprécie la joie de la concentration. 

Dans le même temps, vous voulez garder à l’esprit la perspective qui découle de la 
croyance en la capacité de l’esprit à survivre à la mort du corps. Et vous voulez surtout 
voir la futilité de ne rechercher que les plaisirs sensuels. Vous ne manquez rien de 
vraiment précieux si vous ne les obtenez pas. Comme l’a dit un jour le Bouddha, si vous 
voyez une personne dotée de tous les plaisirs sensuels possibles, rappelez-vous que vous 
avez déjà connu cela, et qu’il n’y a donc pas lieu d’être jaloux ou envieux. Et comme l’a 
dit un jour Ajaan Fuang, si vous désirez ardemment certains plaisirs sensuels, c’est le 
signe que vous les avez connus dans une vie antérieure et qu’ils vous manquent vraiment 
dans cette vie-ci. Il a ajouté que si vous y réfléchissez quelques minutes, vous vous rendrez 
compte que si vous les obtenez à nouveau, vous les perdrez à nouveau. Alors pourquoi les 

1571



poursuivre ? 
Quant à apprendre à votre commentateur à rechercher les inconvénients, essayez de 

mesurer le résultat escompté d’un désir particulier par rapport aux plaisirs de la 
concentration et d’un esprit stable, mais aussi en termes de la troisième noble vérité : il y 
a une cessation de la souffrance et c’est le bonheur suprême. En particulier, voyez les 
inconvénients de rechercher des plaisirs qui nécessiteraient d’agir contre les préceptes.

Quant à être sensible à l’échappatoire, apprenez à voir le calme comme une bonne 
chose et soyez prêt à mettre de côté vos obsessions enfantines. Rappelez-vous que le 
plaisir de la dépassion est un bonheur qui ne repose pas sur des fictions, mais sur des 
réalités. Autrement dit, vous n’avez pas besoin de vous raconter des histoires sur vos 
plaisirs, en particulier sur la joie de nibbāna, car cela ne nécessite aucune délectation.

Lorsque vous avez entraîné les trois types de soi – en tant qu’agent, consommateur et 
commentateur – conformément à ces désirs habiles du noble octuple sentier, aux quatre 
bases du succès, aux quatre déterminations et aux six objets de délectation, ils deviennent 
une aide sur la voie de l’éveil. Et lorsque vous avez accompli ce travail, vous pouvez les 
laisser partir – non pas avec un sentiment de haine névrotique envers vous-même, mais 
avec un sentiment de gratitude.

Vous connaissez probablement l’image du radeau. Vous êtes de ce côté de la rivière, 
qui est dangereux. Vous voulez atteindre l’autre côté, où vous serez en sécurité. Il n’y a 
pas de yacht nibbāna pour venir vous chercher, vous devez donc fabriquer un radeau. Et 
comment fabrique-t-on un radeau ? Vous prenez les brindilles et les branches de ce côté 
de la rivière et vous les liez pour former un radeau. Puis, en vous appuyant sur le radeau, 
en pagayant avec vos pieds et en nageant avec vos mains, vous traversez la rivière. En 
d’autres termes, vous vous accrochez à la voie et vous faites un effort. Lorsque vous 
arrivez de l’autre côté, vous pouvez lâcher le radeau. Alors, comme l’a dit le Bouddha, 
vous ne le portez pas sur votre tête ou sur votre dos. Vous le laissez de côté. Mais il a 
ajouté que vous le faites avec un sentiment de gratitude. Vous ne le jetez pas simplement. 
Vous vous dites : « Ce radeau m’a été très utile ! » Mais maintenant, il est temps de 
l’abandonner.

Il en va de même pour votre soi sur la voie. Il est constitué des agrégats de ce côté de la 
rivière dont nous avons parlé ce matin : les cinq agrégats et les trois types de fabrication. 
Vous l’utilisez ensuite pour traverser. Lorsque vous voyez que vous n’avez plus besoin de 
ces fabrications, vous pouvez les abandonner, mais avec un sentiment de gratitude.

L’un des problèmes que nous avons constaté chez beaucoup de personnes qui 
viennent au bouddhisme est qu’elles entendent que le Bouddha enseigne qu’il n’y a pas 
de soi, et qu’elles devraient donc se débarrasser de leur soi. Certaines d’entre elles, étant 
occidentales, se détestent déjà, et elles prennent cela comme une justification pour se 
rejeter elles-mêmes. Mais ce n’est pas ce qu’enseignait le Bouddha. Vous vous entraînez 

1581



– vous entraîner vos soi – à être plus habiles. Lorsque vient le moment de laisser de côté 
tout sentiment de soi, vous le faites avec gratitude. Il n’y a plus de haine. Vous voyez que 
cela a été utile, mais que cela a ses limites. 

Voici donc quelques-unes des façons dont la perspective élargie offerte par 
l’enseignement du Bouddha peut changer l’équilibre des forces dans votre esprit, en 
particulier lorsqu’il s’agit d’analyser les coûts et les bénéfices afin de déterminer quels 
désirs méritent d’être poursuivis et lesquels ne le méritent pas. Grâce à cette perspective 
élargie, vous serez plus enclin à vouloir suivre les désirs qui sont en accord avec la voie. 

La discussion de ce soir a porté sur cette question en termes généraux. Demain soir, 
j’aimerais approfondir cette question en me concentrant sur un cas spécifique : les désirs 
que vous devez cultiver afin de pratiquer les brahma-vihāras, ces attitudes sublimes de 
bienveillance illimitée, de compassion illimitée, de joie empathique illimitée et 
d’équanimité illimitée.

Alors que la retraite touche à sa fin, nous aimerions vous dire : « Ne pensez pas à la 
fin de la retraite, ne vous concentrez pas sur ce qui va se passer après », mais vous ne 
pourrez pas vous en empêcher. Nous allons donc parler des attitudes que vous devez 
adopter dans le monde. C’est un monde fou, mais ces attitudes vous aideront à y 
survivre. Et pas seulement à survivre, mais aussi à vous épanouir intérieurement.

2 9  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

Acceptation & contentement

On parle tellement de la manière dont le bouddhisme enseigne l’acceptation qu’il est 
surprenant de constater, en lisant le Canon pali, qu’à part accepter les invitations, il n’y a 
que quatre choses que le Bouddha vous demande d’accepter. Et il y a deux choses qu’il 
dit de ne pas accepter qui, même si elles ne sont que deux, couvrent un territoire 
beaucoup plus vaste. 

Il vous demande d’accepter le fait que :

• premièrement, il y aura de la douleur dans la vie ;
• deuxièmement, il y aura des gens qui diront des choses blessantes et nuisibles ;
• troisièmement, lorsque vous avez commis une erreur dans le passé, vous devez 

accepter le fait que c’était une erreur ; et
• quatrièmement, lorsqu’une personne est décédée, vous devez accepter le fait qu’elle 

est morte.

Dans chacun de ces cas, le Bouddha ne vous demande pas simplement de supporter la 

1591



souffrance qui découle de l’acceptation de ces choses. Il vous donne des outils pour que 
vous n’ayez pas à en souffrir.

• Comme nous l’avons mentionné dans l’enseignement sur la douleur, le Bouddha 
recommande de développer des sensations de plaisir par la concentration, de devenir 
sensible à l’effet des sensations sur l’esprit à travers la façon dont vous percevez la 
douleur, et de pouvoir calmer cet effet en changeant vos perceptions. Nous en avons déjà 
discuté en détail, je me contenterai donc de le mentionner ici.

• Cela nous amène au sujet suivant, qui concerne les paroles douloureuses et 
blessantes. Le Bouddha vous invite à réfléchir au fait qu’il existe de nombreux types de 
paroles dans le monde humain : vraies et fausses, utiles et inutiles, prononcées avec 
bienveillance ou avec haine. Telle est la nature de la parole humaine. Ainsi, lorsque vous 
êtes victime de paroles fausses, malveillantes et inutiles, vous devez vous rappeler que 
c’est normal. Il n’y a rien d’inhabituel à cela. Si vous voulez n’entendre que des paroles 
vraies, utiles et prononcées avec de bonnes intentions, vous n’êtes pas dans le bon 
monde. 

Autrement dit, il vous invite à dépersonnaliser la parole. Vous pouvez avoir 
l’impression d’être victime de ce type de paroles, mais vous devez réaliser qu’elles sont 
omniprésentes. Cela aide à atténuer le sentiment d’être pris pour cible pour quelque 
chose d’extraordinairement mauvais.

Et vous devriez continuer à avoir de la bienveillance envers les personnes qui tiennent 
ces propos, quoi qu’elles disent. Pour vous aider à y parvenir, le Bouddha vous 
recommande de garder à l’esprit certaines perceptions destinées à vous rappeler que votre 
bienveillance peut être bien plus grande que le mal que ces personnes peuvent vous faire.

L’une de ces perceptions est que votre bienveillance est comme la terre. Un homme 
arrive avec une pelle et une pioche, et il veut que la terre soit sans terre. Il creuse donc ici, 
creuse là ; crache ici, crache là ; urine ici, urine là, en disant : « Sois sans terre, sois sans 
terre. » Mais la terre ne sera jamais sans terre à cause de ces efforts dérisoires. En d’autres 
termes, ayez le sentiment que votre bienveillance est vraiment grande, bien plus grande 
que tout ce que les autres peuvent vous faire. 

Une autre image est celle du Gange, qui est large et imposant. Quelqu’un arrive avec 
une torche et essaie de brûler le fleuve. Tant que le fleuve n’est pas pollué, il ne peut pas 
être incendié. Ayez donc le sentiment que votre bienveillance est vaste et humide. Rien 
ne peut l’incendier.

Une autre bonne image est de voir votre bienveillance comme l’espace. Les gens 
peuvent essayer d’écrire des mots dans l’espace, mais les mots ne collent pas, car il n’y a 
pas de surface à laquelle ils peuvent adhérer. Essayez de faire en sorte que les mots que les 
autres prononcent ne collent pas à votre esprit.

Travaillez à développer ces perceptions de votre bienveillance : que votre 

1601



bienveillance est aussi grande, aussi ininflammable, et n’offre aucune surface à laquelle 
quoi que ce soit puisse adhérer. Cela rend beaucoup plus facile de supporter les efforts 
des autres pour vous blesser avec leurs paroles. 

Rappelez-vous également l’image donnée par le Bouddha des bandits qui essaient de 
vous couper en morceaux avec une scie : même dans un cas comme celui-là, il vous 
demanderait de cultiver la bienveillance à leur égard. Comme il le dit : « Si vous gardez 
cette image à l’esprit, y a-t-il des mots que vous ne pourriez pas supporter ? »

Il existe une autre image donnée par le Vénérable Sāriputta pour aider à 
dépersonnaliser les paroles malveillantes : lorsque quelqu’un vous dit quelque chose de 
désagréable, dites-vous simplement : « Un son désagréable est entré en contact avec mon 
oreille. Lorsque le contact s’arrête, le son s’arrête. » Et vous en restez là. Notre problème 
est que nous n’en restons pas là. Nous le laissons nous pénétrer et nous nous en servons 
pour nous poignarder. La question est donc : « À qui la faute ? » Le son s’est arrêté il y a 
un moment, mais c’est vous qui continuez à vous poignarder avec. L’astuce consiste 
simplement à laisser ces sons s’arrêter à l’oreille et s’éteindre. Puis dites-vous : « J’ai 
appris quelque chose sur cette personne. » Ce n’est peut-être pas ce que vous vouliez 
apprendre, mais l’important est que vous ne vous blessiez pas avec leurs mots.

Voilà donc quelques-unes des techniques que le Bouddha vous propose pour faire 
face aux paroles désagréables. Même si vous devez accepter le fait d’être exposé à de telles 
paroles, comme il le dit, vous n’avez pas à en souffrir. Ici, l’acceptation ne signifie pas que 
vous ne réagissez pas, mais simplement que vous ne réagissez pas avec colère, car celle-ci 
vient du fait que vous vous faites du mal avec ces mots. Moins vous vous faites du mal 
avec les paroles malhabiles des autres, plus vous aurez de chances de trouver une réponse 
habile.

• Quant aux erreurs que vous avez commises dans le passé, le Bouddha dit que vous 
devez les admettre et prendre la résolution de ne pas les répéter. C’est le mieux qu’un 
être humain puisse faire. Ensuite, vous répandez des pensées de bienveillance : de la 
bienveillance envers vous-même afin de ne pas continuer à vous tourmenter avec ces 
souvenirs ; de la bienveillance envers la personne que vous avez blessée ; et de la 
bienveillance envers tous les êtres. Rappelez-vous que vous ne voulez causer de tort à 
personne.

• La dernière chose que le Bouddha vous demande d’accepter est le fait que 
quelqu’un est mort. Il y a une histoire dans les commentaires d’une reine qui est morte, 
mais le roi refuse d’accepter sa mort. Il garde donc le corps dans le palais. Bien sûr, cela 
contrarie les gens du palais, qui veulent trouver un moyen de lui faire accepter le fait 
qu’elle est morte. Ils vont voir un moine qui est médium et lui demandent : « Pouvez-
vous trouver où elle est partie ? » Il s’avère qu’elle s’est réincarnée en ver. Ils trouvent 
donc le ver, et le moine l’amène au palais. Il utilise ses pouvoirs psychiques pour avoir 

1611



une conversation avec le ver devant le roi. Il demande au ver : « Ton mari, le roi, te 
manque-t-il ? » Le ver répond : « Oh, non ! J’ai maintenant un mari ver très gentil qui 
me traite beaucoup mieux. » Le roi entend cela et dit : « Débarrassez-vous du corps. » 
C’est une histoire tirée des commentaires, elle ne figure pas dans le Canon, je ne peux 
donc pas garantir qu’elle soit vraie.

Mais le Canon rapporte que le Bouddha conseille d’admettre son deuil pour la 
personne décédée et d’exprimer son chagrin d’une manière qui vous semble utile. Vous 
organisez des éloges funèbres, vous donnant ainsi qu’à vos amis l’occasion de dire 
combien la bonté de cette personne vous manque. Vous écoutez des discours sur le 
Dhamma, vous faites des offrandes et vous dédiez le mérite à la personne décédée.

Mais lorsque vous réalisez que votre chagrin devient une forme d’auto-apitoiement, 
vous vous rappelez que vous avez un travail à accomplir dans ce monde. Ici, le Bouddha 
vous rappelle également que toute personne qui naît doit mourir. Si vous pensez à toutes 
les personnes qui sont mortes aujourd’hui, chaque jour, cela allège quelque peu le poids 
de votre propre deuil. Trop souvent, lorsque nous ressentons du chagrin, c’est comme si 
l’univers tout entier concentrait son poids sur nous. Mais vous réalisez que non, cette 
douleur est partagée. Cela devrait susciter un sentiment de compassion pour tous ceux 
qui souffrent actuellement d’une perte. Vous transformez donc votre chagrin en 
compassion, qui est une émotion beaucoup plus habile. 

Voilà les quatre choses que le Bouddha vous demande d’accepter. Et comme vous le 
voyez, accepter ne signifie pas simplement rester assis là et supporter ces choses. Cela 
signifie également disposer des outils nécessaires pour ne pas avoir à en souffrir.

• Mais il y a des choses que le Bouddha vous demande de ne pas accepter, et celles-ci 
couvrent un champ beaucoup plus large : vous n’acceptez pas l’émergence de toute 
pensée malhabile dans l’esprit : pensées sensuelles, pensées malveillantes, pensées de 
causer du tort – autrement dit, tout ce qui relèverait de la résolution erronée – et il 
ajoute ensuite « toute qualité malhabile ». Vous essayez de vous débarrasser de ces 
choses aussi vite que possible. Cela peut impliquer de les observer pendant un certain 
temps afin de les comprendre. En d’autres termes, vous effectuez l’analyse en cinq étapes 
dont nous avons parlé cette semaine : voyez d’où viennent ces pensées, voyez comment 
elles disparaissent, essayez de comprendre leur attrait et rappelez-vous leurs 
inconvénients, jusqu’à ce que vous développiez finalement un sentiment de dépassion à 
leur égard afin de pouvoir les laisser partir et vous en échapper.

Vous voyez donc que le Bouddha est très sélectif quant à ce qu’il vous demande 
d’accepter et ce qu’il vous demande de ne pas accepter. Cela ressemble beaucoup à ses 
enseignements sur le contentement. Il vous demande d’être satisfait de la nourriture, des 
vêtements ou du logement que vous avez, tant que cela vous permet de pratiquer, mais de 
ne pas être satisfait des qualités malhabiles qui surgissent dans votre esprit. En fait, il dit 

1621



même de ne pas se contenter des qualités habiles que vous possédez, tant qu’elles ne vous 
ont pas conduit jusqu’à la fin de la souffrance. 

Vous pouvez donc voir que les enseignements du Bouddha sur l’acceptation et le 
contentement sont nuancés. Comme c’est le cas pour tant de représentations du 
bouddhisme – que le bouddhisme est une question d’acceptation ou de lâcher-prise – le 
Bouddha était en fait sélectif dans ces domaines. Dans le monde moderne, nous avons 
tendance à utiliser des mots à la mode pour désigner les choses. Le bouddhisme, lui aussi, 
est souvent réduit à un ou deux slogans. C’est pourquoi il est bon de connaître ses 
enseignements réels, afin de se rendre compte qu’ils sont beaucoup plus subtils et 
nuancés que cela – et qu’ils sont aussi beaucoup plus utiles, précisément parce qu’ils sont 
plus nuancés.

2 9  AV R I L  2 0 2 5 ,  A P R È S - M I D I

Questions-réponses

Q : J’ai entendu dire qu’il y avait un danger à pratiquer les jhānas, dans la mesure où 
l’on risquait de rester bloqué à ce stade et de ne pas pouvoir atteindre l’éveil. Pourriez-
vous nous en dire plus ?

R : Parmi les différents facteurs de la voie, les deux sur lesquels le Bouddha a le plus 
insisté sont les vues justes et la concentration juste. Bien sûr, la concentration juste 
correspond aux quatre jhānas. Cela signifie que vous avez besoin de jhāna pour atteindre 
l’éveil. C’est donc le contraire d’un obstacle. Et bien que le Bouddha souligne qu’il est 
possible de rester bloqué à n’importe quel niveau ou stade de la pratique – comme la 
vertu ou les pouvoirs psychique –, le problème ne réside pas dans cette partie particulière 
de la pratique. Le problème est que vous vous contentez de rester là.

Il y a un passage dans le Canon où le Bouddha dit qu’il est possible de rester bloqué 
dans les jhānas. L’image qu’il donne est celle de s’accrocher à une branche, et la sève de la 
branche se dépose sur votre main. Ensuite, votre main reste collée à la branche. Mais la 
viscosité de la sève ne représente pas le jhāna. Elle représente le fait que vous êtes 
simplement satisfait de là où vous en êtes. Si vous réalisez qu’il y a encore beaucoup à 
faire, alors il n’y a pas de problème.

N’oubliez pas qu’il est également possible de s’attacher aux réalisations qui 
accompagnent la méditation, et que cet attachement peut parfois conduire à de très 
fortes illusions. Ce n’est donc pas le cas que la pratique du jhāna est dangereuse et que la 
pratique de la vision pénétrante ne l’est pas. Avec la pratique de jhāna, vous devez vous y 
attacher pendant un certain temps afin de pouvoir la maîtriser. Mais si vous êtes 

1631



observateur, vous commencez à réaliser qu’il y a encore beaucoup à faire, qu’il y a de 
meilleures choses à atteindre, et alors jhāna ne pose plus de problème. 

Q : Cher Ajaan, je ne savais pas qu’il existait deux types de conscience non 
conditionnée. Quelles sont leurs caractéristiques et comment les reconnaître ? Merci 
beaucoup. Je pensais que je progressais, mais il semble que je sois dans une impasse. 

R : Il n’y a pas deux types de conscience non conditionnée. Il y a un type de 
conscience qui est véritablement non conditionnée, et il y en a une qui semble être non 
conditionnée. Celle qui semble être non conditionnée est votre sens fondamental de la 
conscience, qui est conscient des six sens. Elle semble non conditionnée parce que, 
lorsqu’elle est entraînée à la concentration, elle ne semble pas être affectée par quoi que 
ce soit dans les six sens, et le niveau de fabrication nécessaire pour la maintenir est très, 
très subtil, si subtil que vous avez l’impression qu’elle est non conditionnée. 

La conscience véritablement non conditionnée survient lorsqu’il n’y a aucune 
intention dans le moment présent et que toutes les connexions avec les six sens sont 
interrompues. Il n’y a pas de temps, pas d’espace, et il n’y a pas d’objets dans cette 
conscience. 

La conscience conditionnée paisible est ce que les ajaans en Thaïlande appellent soit le 
« sachant », soit la « conscience elle-même » : phoo roo, en thaï. C’est un niveau de 
conscience utile à connaître lorsque vous pratiquez la concentration. Cela vous aide à 
vous éloigner de votre attachement aux objets de votre concentration. Il est également 
utile lorsque vous ressentez de la douleur, car vous comprenez que la conscience et la 
douleur elle-même sont deux choses distinctes. Dans de tels cas, c’est un savoir-faire utile 
à développer sur la voie. Mais c’est un savoir-faire. C’est quelque chose que vous faites, 
que vous maintenez à travers la perception de la conscience, donc ce n’est pas 
inconditionné. Comparé au Grand Canyon, c’est le fossé sur le côté de la route qui mène 
au Grand Canyon.

Q : Peut-on entrer dans jhāna tout en marchant ?
R : Oui, il est possible d’être dans le premier jhāna tout en marchant. Ce n’est pas 

facile, mais c’est possible. À mesure que vous devenez de plus en plus habile dans les 
jhānas, vous constatez que vous pouvez faire de plus en plus d’activités tout en étant dans 
cet état de premier jhāna. Mais dès que vous vous engagez dans la fabrication verbale 
nécessaire pour parler, vous quittez les jhānas.

Q : Cher Ajaan, pourriez-vous nous parler un peu de l’harmonisation/la connexion 
des énergies dans différentes parties du corps ? Par exemple, lorsqu’elles circulent dans 
différentes directions, chacune étant agréablement indépendante, comment les 

1641



connecter au mieux ? Si nous nous installons à un endroit après ce processus, devons-
nous garder à l’esprit les différents schémas de mouvement pendant la phase d’expansion 
? Ou se concentrer sur l’énergie provenant de cet endroit ? 

R : C’est l’un des domaines où vous pouvez expérimenter par vous-même. Vous 
constaterez que parfois vous voudrez vous concentrer davantage sur l’énergie provenant 
de l’endroit où vous vous focalisez, et d’autres fois vous voudrez dire : « Laisse le corps 
respirer librement comme il le souhaite, quelle que soit la direction que prennent les 
énergies. » Voyez ensuite laquelle de ces deux options est la plus agréable et la plus 
propice à la concentration pendant cette séance de méditation particulière. 

Q : Hier soir, pendant la méditation, alors que je diffusais les sensations agréables de 
la respiration dans tout mon corps et que je ressentais des douleurs dans certaines parties 
de mon corps, ma perception du corps s’est soudainement estompée, les douleurs ont 
disparu et une sensation plutôt agréable, mais un peu brumeuse, m’a envahi. J’étais 
toujours conscient de ma respiration, mais je ne ressentais aucune sensation respiratoire 
dans mon corps. Je ne parvenais pas vraiment à localiser ma respiration, alors j’ai pris 
peur et j’ai craint que ce soit un mauvais type de concentration, alors j’ai essayé d’en 
sortir. Ai-je eu raison d’en sortir ? 

R : Oui, vous avez eu raison d’en sortir. Lorsque vous n’êtes pas sûr d’un état de 
concentration particulier, revenez à la première étape et reprenez la pratique consistant à 
explorer les énergies respiratoires dans le corps, en étant très clair sur l’emplacement des 
différentes parties de votre corps. 

Q : J’ai lu que mettā ou la contemplation de la mort pouvait servir de base au jhāna. 
Comment cela fonctionne-t-il ? Par exemple, comment le pīti est-il provoqué par la 
contemplation de cadavres ?

R : Parfois, lorsque vous contemplez la mort, le fait que ce corps va mourir devient 
très, très saillant, et votre sentiment d’attachement au corps, en particulier votre 
attachement à l’apparence du corps, s’estompe. Lorsque cela s’estompe, un sentiment de 
ravissement peut surgir. Lorsque vous réalisez que vos désirs sensuels sont en réalité un 
fardeau pour l’esprit, et que vous les mettez de côté pendant un certain temps, cela peut 
vous procurer du ravissement et du plaisir.

Q : Nous avons beaucoup parlé de la respiration, j’ai donc deux questions. La 
première est : faites-vous une distinction entre l’inspiration et l’expiration, puis la 
respiration d’un point de vue plus conceptuel ? La deuxième est : qu’en est-il des 
sensations autres que celles qui sont directement liées à la respiration ? Par exemple, 
lorsque j’ai appris à méditer, mon professeur m’a dit de méditer sur la sensation que je 

1651



ressentais lorsque mes deux pouces se touchaient. Chaque fois que je perdais le fil, je 
devais revenir à cette sensation. Que pouvez-vous dire à ce sujet ?

R : Conceptuellement, le Bouddha parle de ce qu’il appelle l’élément vent dans le 
corps, et l’un des aspects de cet élément est l’inspiration et l’expiration. D’autres aspects 
de cet élément seraient le mouvement de l’énergie qui circule le long des membres du 
corps. Ajaan Lee relie les deux et dit que vous pouvez les utiliser ensemble dans le cadre 
de la méditation sur la respiration.

Quant au fait de toucher vos pouces, c’est une façon de vous assurer que vous vous 
donnez une sensation à laquelle revenir lorsque votre esprit vagabonde. Mais c’est le 
signe que vous essayez de méditer sur un point unique. Avec ce type de méditation il est 
très facile de se laisser distraire. Lorsque vous développez une conscience de tout votre 
corps, vous n’avez pas besoin de ce contact des pouces.

Q : Ajaan Lee conseille d’avoir un thème lorsque vous méditez. Pourriez-vous 
développer ce point ? Si je voulais, par exemple, méditer sur la colère, comment devrais-je 
m’y prendre ?

R : Ce qu’il veut dire, c’est que vous devez avoir un objet très clair pour votre 
méditation. Si vous voulez méditer sur la colère, essayez d’être conscient des moments de 
la journée où la colère surgit. Mais essayez tout de même de rester focalisé sur votre 
respiration tout au long de la journée. Dites-vous simplement : « Lorsque la colère 
surgit, je veux en être conscient. » Puis rappelez-vous les cinq étapes enseignées par le 
Bouddha. Qu’est-ce qui a déclenché la colère ? Comment disparaît-elle ? Quels sont ses 
attraits, quels sont ses inconvénients ? Et comment pouvez-vous développer la dépassion 
à son égard ?

Q : Than Ajaan, vous et Ajaan Lee avez parlé de la nuque comme d’une zone 
importante pour les personnes souffrant de problèmes cardiaques. Avez-vous également 
des suggestions pour les reins, en particulier le rein gauche ? Mon rein droit a cessé de 
fonctionner.

R : Ajaan Fuang souffrait d’une maladie rénale, et l’une de ses façons de gérer la 
douleur était de penser à l’énergie dans son dos descendant le long de la colonne 
vertébrale jusqu’au coccyx, puis sortant du coccyx pour descendre dans le sol. Imaginez 
que cette énergie s’enracine dans le sol. Voyez si cela vous aide.

J’ai eu des problèmes rénaux pendant un certain temps après avoir eu la malaria. J’ai 
découvert que me concentrer sur la tension dans mes genoux et la relâcher m’aidait 
beaucoup. 

Q : Quelle est la différence entre la perception et la fabrication ?

1661



R : Le mot fabrication a plusieurs niveaux de signification. Il peut couvrir toutes les 
activités intentionnelles, auquel cas la perception serait un type d’activité intentionnelle, 
comme le sont tous les agrégats. Lorsque nous parlons des trois fabrications, la 
perception en fait partie. Dans ce cas, il s’agirait d’une fabrication mentale. On pourrait 
dire que la pensée dirigée et l’évaluation – les fabrications verbales – seraient comme des 
phrases complètes, tandis que les perceptions seraient comme des mots isolés. Elles 
pourraient également être des images individuelles qui apparaîtraient dans l’esprit.

Q : Puis-je demander ce qu’est véritablement l’identité ? Lorsque l’on se détache des 
possessions matérielles, cela inclut-il également le fait de se détacher de ses intérêts, de ses 
loisirs et de ses savoir-faire, puisque ceux-ci ne se reportent pas dans les vies futures ? Cela 
signifierait-il également que le sentiment de personnalité s’estompe progressivement ? 
Que reste-t-il alors ? Plus précisément, que reste-t-il que nous pouvons encore ressentir, 
connaître et observer dans cette vie ? Et comment pouvons-nous nous assurer que nous 
l’observons en nous-mêmes maintenant ? En d’autres termes, la partie de nous-mêmes 
que nous développons par la méditation et la pratique quotidienne, et qui se poursuit 
dans les vies futures : comment pouvons-nous clairement reconnaître et ressentir sa 
présence maintenant ? 

R : Quiconque a eu plus d’un enfant aura remarqué qu’ils viennent au monde 
différemment, avec des habitudes, des intérêts et des personnalités différents. C’est ce qui 
se transmet d’une vie à l’autre. C’est pourquoi certains enfants sont particulièrement 
doués dans certains domaines. C’est aussi pourquoi certains bébés sont plus enclins à la 
colère que d’autres. Le Bouddha parle des qualités que vous développez dans la 
méditation et la pratique en général comme des choses qui se transmettront dans la 
prochaine vie : des choses comme la conviction, la honte saine et la componction, le sens 
moral et le discernement. Bien sûr, vos mauvaises habitudes se transmettront également. 
Vous devez donc travailler autant que possible à développer de bonnes habitudes.

En Thaïlande, on croit qu’Ajaan Lee était la réincarnation du roi Asoka. Quand j’ai 
découvert cela, j’ai trouvé une biographie d’Asoka, et à la fin, il y avait la traduction de 
ses édits. L’un d’eux, adressé à ses fonctionnaires, disait : « Si vous voulez me satisfaire, 
vous devez savoir ce que je veux avant que je le sache moi-même. » Je l’ai traduit en thaï 
et l’ai lu à Ajaan Fuang. Son commentaire a été : « 2 000 ans. Il n’a pas changé. » 

Q : Cher Ajaan, merci pour vos enseignements. L’autre jour, vous avez mentionné 
qu’il ne fallait pas essayer de rompre avec un état de devenir pendant qu’il se produit, 
mais plutôt attendre qu’il s’estompe et essayer ensuite de produire des devenirs plus 
habiles. Pourriez-vous me donner un exemple ? 

R : Je peux penser à deux exemples. Le premier serait que si vous avez une émotion 

1671



malhabile, au lieu d’essayer de détruire cette émotion, vous essayez de faire naître une 
émotion plus habile à sa place. L’émotion malhabile s’estompera progressivement, puis 
disparaîtra. Autrement dit, vous vous concentrez sur la création de ce qui est habile 
plutôt que d’essayer de détruire ce qui est malhabile. Un autre exemple serait celui d’une 
personne en fin de vie qui souffre d’une grave maladie. Certaines personnes aimeraient se 
rendre en Belgique ou en Suisse pour bénéficier d’un suicide assisté. Mais le suicide 
s’accompagne de nombreux regrets. Je connais une voyante qui communique avec les 
esprits des personnes décédées, et elle m’a dit un jour qu’elle avait souvent affaire à des 
personnes qui s’étaient suicidées. Excusez mon langage, mais elle dit qu’ils passent tous 
par un moment de choc et de regret, où ils se disent « merde » en réalisant ce qu’ils ont 
gâché. Il vaut donc mieux rester dans cette vie et faire tout ce que vous pouvez pour créer 
un bon kamma pour la prochaine vie. Si vous pratiquez la méditation, travaillez sur votre 
relation avec la douleur. De cette façon, vous pourrez tirer le meilleur parti de ce qui reste 
de cette vie.

Q : Comment faire la différence entre saṁvega et vibhava-taṇhā ?
R : Vibhava-taṇhā, ou le désir de non-devenir, se focalise sur un état particulier de 

devenir que vous avez déjà atteint et que vous souhaitez voir détruit. Saṁvega est plus 
global. C’est un sentiment de terreur lorsque vous pensez à toutes les possibilités futures 
de souffrance qui pourraient survenir au cours du saṁsāra, ainsi qu’au sentiment 
décourageant que vous ne pouvez blâmer personne d’autre pour vous être piégé vous-
même dans le saṁsāra. Cela s’accompagne d’un sentiment fort que : « Je dois faire 
quelque chose pour sortir de ce système. »

Q : Pourriez-vous expliquer plus précisément cette notion de vigilance ? En 
particulier en ce qui concerne les relations humaines, les relations personnelles. Cela 
signifie-t-il que nous devons choisir les personnes avec lesquelles nous pouvons nous 
associer, avec lesquelles nous devrions être amis ou avoir une relation amoureuse ?

R : Vous le faites de toute façon, n’est-ce pas ? Vous devez être sélectif dans le choix 
de vos relations. La vigilance signifie simplement que vous faites votre choix en fonction 
des conséquences à long terme de la poursuite d’une relation particulière. Si vous 
constatez que vous êtes dans une relation qui vous pousse à faire des choses malhabiles, il 
serait bon de vous retirer de cette relation. Cela ne signifie pas que vous ne pouvez pas 
être ami avec des personnes malhabiles, mais que votre amitié avec elles doit avoir des 
limites afin qu’elles ne vous entraînent pas dans leurs habitudes et attitudes malhabiles.

Q : Hier, vous avez parlé du désir de devenir et de ne pas devenir, ainsi que des 
difficultés liées au mariage et au divorce. Si un mariage est brisé ou a pris fin depuis 

1681



plusieurs années, mais qu’il est maintenu légalement afin de préserver l’unité familiale, 
de garder la famille ensemble, les deux parties se respectant mutuellement et choisissant 
de mener une vie chaste sans engager de procédure de divorce, cela serait-il considéré 
comme une manière habile de gérer la situation ? Au contraire, si le divorce est choisi 
pour éviter des complications futures, cela serait-il considéré comme un acte, comme un 
exemple d’action motivée par le désir de non-devenir, et donc comme une ligne de 
conduite malhabile ? 

R : Le divorce ne serait pas nécessairement malhabile. Lorsque le Bouddha parle de ne 
pas aller vers le devenir ou de ne pas aller vers le non-devenir, cela signifie essentiellement 
qu’il y aura de la souffrance dans les deux cas, mais ce n’est pas nécessairement malhabile. 
Il n’y a pas de réponse rapide ou facile à cette question. Mais gardez à l’esprit que le 
divorce n’est pas nécessairement malhabile.

Q : Je ne suis pas sûr d’avoir bien compris votre réponse à la question concernant ces 
grandes catastrophes qui font de nombreuses victimes. Est-ce leur malchance d’avoir été 
au mauvais endroit au mauvais moment qui fait germer ces petites graines de mauvais 
kamma ?

R : Le Bouddha dit que si vous posez des questions comme celle-ci, vous allez devenir 
fou. Mais en général, il dit que si vous n’avez pas de mauvais kamma, c’est comme si vous 
aviez une main sans blessure. Vous pouvez toucher du poison et cela ne vous tuera pas. 
Mais si vous avez un mauvais kamma, c’est comme une blessure à la main. Si vous 
touchez du poison, cela vous tuera. Être un être humain signifie que vous avez des 
blessures aux mains. Mais la nature des blessures sera différente, et le moment où elles 
apparaissent et disparaissent sera également différent. Il arrive simplement que parfois, le 
moment de la germination et les opportunités coïncident, et c’est alors que certains 
mauvais kammas peuvent se manifester de cette manière. Cela peut arriver à beaucoup de 
gens en même temps. Mais souvenez-vous : ne méprisez pas les personnes dont le mauvais 
kamma se manifeste, car vous ne savez pas quelles graines de mauvais kamma vous 
pourriez potentiellement avoir dans votre propre champ. 

Q : Quelle serait l’approche bouddhiste pour essayer de surmonter un TOC léger ?
R : Le TOC est essentiellement un attachement aux habitudes et aux pratiques, qui 

est l’un des quatre types de souffrance. La manière typique de traiter cet attachement est, 
premièrement, de s’observer soi-même. Voyez : qu’est-ce qui déclenche cela ? Ensuite, 
voyez si vous pouvez dissocier ce déclencheur du comportement, en le remplaçant par de 
meilleures choses sur lesquelles être obsessionnel. Par exemple, soyez obsessionnel sur la 
respiration.

1691



Q : Lorsque la citta n’est plus sous l’influence du kamma et qu’elle a atteint le plus 
haut degré de purification, s’installe-t-elle dans la caractéristique d’upekkhā, ou 
équanimité, et cela serait un état exclusif à l’arahant ?

R : Ceux qui ont atteint l’éveil complet ne créent plus de kamma malhabile, mais ils 
sont toujours soumis à l’influence de leur kamma passé. C’est pourquoi les personnes 
éveillées peuvent encore avoir des maladies, avoir des accidents, etc. Leur état d’esprit n’a 
aucun sentiment particulier. Upekkhā est leur attitude envers le monde parce qu’ils ne se 
nourrissent plus du monde, mais cela ne définit pas leur état d’esprit. Leur esprit est en 
contact avec le déliement, qui est le bonheur ultime, mais ils ne sont pas attachés à ce 
bonheur. Ce n’est pas un sentiment, c’est simplement là.

Q : Le Bouddha dit-il que l’éveil est en chacun de nous ou quelle est sa vision ? 
R : L’éveil est quelque chose que vous faites. Nous avons le potentiel de le faire, de 

nous éveiller, mais l’éveil n’est pas déjà là. Quant à savoir si nous développerons ce 
potentiel à son maximum, le Bouddha a refusé de se prononcer, car chacun de nous a le 
choix de suivre ou non la voie qui permet de réaliser ce potentiel.

Quant à la conscience non conditionnée de l’éveil, elle est hors du temps. On ne peut 
pas vraiment dire qu’elle est déjà là ou qu’elle n’est pas encore là, car elle est hors du 
temps. Quant à votre nature, vous entendez beaucoup parler de la nature de Bouddha, et 
vous pourriez penser que la personne la plus qualifiée pour parler de la nature de 
Bouddha serait le Bouddha, mais il n’en fait jamais mention.

2 9  AV R I L  2 0 2 5 ,  S O I R

Déterminé à développer les attitudes sublimes

Ce soir, il y avait une grosse araignée dans ma chambre. J’en ai vu de plus grosses. Je 
vous ai raconté l’histoire d’Ajaan Fuang et du serpent. Cette araignée était là depuis deux 
jours. Je l’ai donc laissée rester. Mais ce soir, je me suis dit que ça suffisait. Avec beaucoup 
de bienveillance, j’ai donc attrapé l’araignée et l’ai relâchée dans les arbres. Je n’ai pas 
d’amour pour cette araignée, mais je lui ai souhaité bonne chance. Je mentionne cela 
simplement pour souligner que mettā, ou bienveillance, ne signifie pas nécessairement 
amour bienveillant. 

Ce soir, j’aimerais discuter des façons dont vous pouvez utiliser les sujets que nous 
avons abordés, en particulier les trois fabrications et les quatre déterminations, dans la 
pratique du développement des attitudes sublimes, ou brahma-vihāras. Comme il s’agit 
d’une pratique méditative, vous pouvez méditer pendant que nous parlons. 

1701



Les brahma-vihāras sont la pratique qui consiste à développer une bienveillance 
illimitée, une compassion illimitée, une joie empathique illimitée et une équanimité 
illimitée. La bienveillance signifie souhaiter le bonheur. La compassion est ce que ressent 
la bienveillance lorsque vous voyez des êtres qui souffrent, en espérant qu’ils soient 
libérés de leur souffrance. La joie empathique est ce que ressent la bienveillance lorsque 
vous voyez des personnes qui sont déjà heureuses : vous souhaitez qu’elles continuent à 
l’être. L’équanimité signifie ne pas être émotionnellement perturbé lorsque vous réalisez 
que beaucoup de gens font des choses malhabiles que vous ne pouvez pas changer et que 
vous ne pouvez pas vous permettre d’en être affecté. 

On nous donne parfois l’impression que le désir et la détermination ne jouent pas un 
grand rôle dans le développement de ces attitudes. On nous dit en particulier que la 
bienveillance illimitée vient naturellement à l’esprit, qu’il suffit de laisser l’esprit révéler 
sa nature innée pour qu’il éprouve de la bienveillance pour tous. 

Ce n’est toutefois pas ainsi que le Bouddha a expliqué la question. Comme il l’a dit 
dans le Karaṇīya Mettā Sutta, l’attitude de bienveillance universelle est quelque chose 
que vous devez vous efforcer de garder à l’esprit. C’est une forme de sati à laquelle il faut 
s’attacher avec détermination. Cela signifie que la bienveillance universelle et les autres 
attitudes ne sont pas innées. Elles sont appelées brahma-vihāras pour une bonne raison. 
Les brahmās sont des devas de haut niveau qui ont développé ces attitudes et qui y 
demeurent. Nous, les êtres humains, ne vivons pas naturellement dans ces attitudes 
illimitées. Notre bienveillance, notre compassion, etc.  ont tendance à être partiales : 
nous les ressentons facilement pour certains êtres, mais pas pour d’autres. Sans parler des 
êtres humains, même les devas de niveaux inférieurs n’ont pas ces attitudes universelles.

Il y a une histoire dans le Canon d’un lépreux qui voit le Bouddha donner un 
discours. Il pense d’abord : « Oh, il doit y avoir une distribution de nourriture ici. Je vais 
aller voir si je peux en obtenir. » En s’approchant, il se rend compte qu’il n’y a pas de 
nourriture, mais que le Dhamma est enseigné. Il s’assoit donc et écoute le Dhamma. Le 
Bouddha se concentre sur lui. En écoutant le discours et en réfléchissant au Dhamma, le 
lépreux atteint l’entrée dans le courant, le premier stade d’éveil. Il meurt peu après et 
devient un deva. Il est désormais un deva qui surpasse tous les autres devas de ce niveau. 
Mais au lieu d’en être heureux, les autres devas lui en veulent. « Comment ont-ils pu 
laisser ces lépreux entrer chez nous ? » Même les devas n’ont donc pas une bienveillance 
universelle, sans parler des êtres humains. 

La bienveillance humaine a tendance à être partiale. Vous souhaitez le bonheur de 
ceux qui sont bons envers vous et envers les personnes que vous aimez, mais il est facile 
d’éprouver de la malveillance envers ceux qui vous ont fait du mal ou qui ont fait du mal 
à ceux qui vous sont chers. Nous n’avons pas besoin que le Bouddha nous le fasse 
remarquer. Nous pouvons le voir clairement dans le comportement des autres et dans 

1711



notre propre cœur et notre propre esprit. C’est pourquoi la bienveillance illimitée est 
quelque chose que vous devez être déterminé à développer. 

Deux niveaux de désir sont en jeu ici. La bienveillance en soi est un désir de bonheur. 
Et pour qu’elle devienne illimitée, vous devez désirer développer cet état d’esprit illimité 
dans votre propre esprit. Pour que ces deux désirs s’établissent solidement, les quatre 
aspects d’une détermination habile sont nécessaires : le discernement, la vérité, le 
renoncement et le calme.

• Le discernement joue un rôle majeur dans tous les brahma-vihāras : comprendre 
leur signification, comprendre pourquoi ils sont propices à votre bien-être et à votre 
bonheur à long terme, savoir comment les cultiver et savoir quel brahma-vihāra est 
approprié à chaque occasion. 

Il est utile ici de s’arrêter et de réfléchir à la question que le Bouddha dit être à 
l’origine du discernement : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, mènera à mon bien-être et 
à mon bonheur à long terme ? » Cela montre que la bienveillance est inhérente au 
véritable discernement. Vous voulez que votre bonheur soit durable, et vous réalisez que 
s’il dépend du malheur des autres, il ne durera pas. Vous souhaitez donc également leur 
bonheur. 

Les brahma-vihāras se divisent en deux catégories. Ceux qui expriment un souhait – 
cela inclut la bienveillance, la compassion et la joie empathique – et celui, l’équanimité, 
qui accepte le fait que vos désirs ne peuvent pas toujours être satisfaits comme vous le 
souhaiteriez et que vous devez apprendre à ne pas souffrir de ce fait. Si vous avez consulté 
le livre de chants, vous avez peut-être remarqué que les traductions des trois premiers 
brahma-vihāras sont exprimées sous forme de souhaits – « Que... Que... Que... » – alors 
que la dernière est simplement une constatation : « Tous les êtres sont les propriétaires 
de leurs actions. » C’est la traduction correcte. 

Il y a quelques années, nous avons découvert qu’il y avait une traduction incorrecte 
dans une édition antérieure du livre, qui disait : « Puissent tous les êtres hériter des 
résultats de leurs actions. » Cela ressemble à une malédiction. Cela a donc été corrigé 
pour devenir une simple constatation. 

Le discernement doit comprendre que tous les brahma-vihāras entraîneront à la fois 
le cœur et l’esprit. L’esprit est nécessaire pour les comprendre. Le cœur implique un acte 
de volonté. Vous devez comprendre ce que signifie chaque brahma-vihāras, comment le 
cultiver et comment amener le cœur à le désirer. 

Commençons par mettā. Mettā signifie bienveillance – et non amour ou amour 
bienveillant – car du point de vue du Bouddha, l’amour est partial et peu fiable. Si vous 
aimez quelqu’un et qu’une autre personne est bonne avec cette personne, vous aimerez 
aussi cette deuxième personne. Si une personne maltraite quelqu’un que vous aimez, 
vous détesterez cette personne. Si vous détestez quelqu’un et qu’une autre personne 

1721



maltraite cette personne, vous aimerez cette deuxième personne. Et si quelqu’un traite 
bien cette personne, vous la détesterez. C’est pourquoi l’amour n’est pas une attitude 
universelle. Il contient beaucoup d’attachement et de partialité, et peut entraîner la 
haine dans son sillage. 

Fondamentalement, mettā est le souhait que les autres êtres soient heureux et que 
vous soyez heureux aussi. Cela ne signifie pas nécessairement que vous devez avoir une 
relation avec ces êtres. Je vous ai raconté l’histoire d’Ajaan Fuang et du serpent. Il y a 
aussi une histoire dans le Canon. Un moine est assis sous un arbre en train de méditer. 
Un serpent tombe de l’arbre, atterrit sur lui, le mord et le tue. Les moines vont voir le 
Bouddha pour lui annoncer la nouvelle. Le Bouddha dit que le moine est mort parce 
qu’il n’avait pas envoyé de la bienveillance à toutes les familles de serpents. Il semble 
qu’il existe quatre grandes familles de serpents. Quoi qu’il en soit, le Bouddha enseigne 
alors aux moines un chant pour adresser de la bienveillance aux serpents. Il commence 
par les quatre familles de serpents, puis s’étend à tous les êtres, y compris toutes les 
créatures rampantes et effrayantes auxquelles vous pouvez penser. Ensuite, il dit : « 
Puissent-ils être heureux. Puissent-ils rencontrer la bonne fortune. Et puissent-ils s’en 
aller. » 

Ce n’est pas nécessairement de l’amour. C’est simplement de la bienveillance. 
Parfois, on entend dire que mettā est défini comme l’acceptation, en disant « je 

t’accepte », mais c’est un seuil assez bas. Si quelqu’un me disait « je t’accepte », je 
pourrais répondre « pourquoi devrais-je m’en soucier ? Je préférerais que tu veuilles que 
je sois heureux ». 

Mettā est en fait une question de respect, et cela implique deux types de respect. Le 
premier est le respect du désir de bonheur. Ce désir est ce qui définit les gens, donc 
lorsque vous souhaitez que les gens soient vraiment heureux, vous sympathisez avec la 
meilleure version d’eux-mêmes et de ce qu’ils peuvent être. 

Le deuxième objet de respect est le respect du principe du kamma, en réalisant que le 
bonheur durable doit provenir d’actions habiles. Il ne peut pas venir uniquement de 
bons vœux. C’est pourquoi nous disons, lorsque nous envoyons des pensées de mettā : « 
Puissiez-vous comprendre les causes du bonheur véritable et être disposés et capables 
d’agir en conséquence. »

L’enseignement sur le kamma joue en fait un rôle dans trois questions liées à la 
bienveillance. 

– La première est de comprendre comment la bienveillance universelle conduirait à 
votre bien-être et à votre bonheur à long terme. 

– La deuxième est de comprendre le rôle du désir dans la fabrication de la 
bienveillance. 

– Troisièmement, il s’agit de comprendre comment exprimer habilement ce souhait 

1731



de bonheur.
1) Premier point : la bienveillance universelle conduirait à votre bien-être et à votre 

bonheur à long terme, à la fois en vous incitant à créer un bon kamma maintenant et à 
l’avenir, et en relation avec le kamma que vous avez accompli dans le passé.

En termes de kamma présent et futur, si vous éprouvez de la malveillance envers 
quelqu’un, vous allez facilement lui faire du mal. Cela va devenir votre mauvais kamma. 
Donc, pour vous protéger de vous-même, essayez d’avoir de la bienveillance envers tous. 

Quant à votre kamma passé, le Bouddha dit que lorsqu’il mûrira, l’effet qu’il aura sur 
votre esprit dépendra de votre état d’esprit actuel. Si votre esprit est étroit et restreint, 
l’effet de ce mauvais kamma passé sera très fort. Si votre esprit est plus expansif, comme 
lorsque vous développez la bienveillance universelle et d’autres brahma-vihāras, alors 
l’effet de ce kamma passé sera affaibli. 

L’image qu’il donne est celle d’un gros morceau de sel. Si vous mettez ce morceau de 
sel dans une petite tasse d’eau, vous ne pouvez pas boire l’eau car elle est trop salée. Mais 
si vous le mettez dans une grande rivière d’eau propre, vous pouvez toujours boire l’eau 
de la rivière, car le sel a été dilué dans cette grande quantité d’eau. 

C’est pourquoi la pratique de la bienveillance universelle peut conduire à votre bien-
être et à votre bonheur à long terme : elle vous protège du mauvais kamma, passé, présent 
et futur. 

2) Quant au rôle du désir dans la fabrication de la bienveillance, c’est une sorte de 
kamma en soi. Vous faites cela parce que vous en avez besoin. Si vous éprouvez de la 
malveillance envers quelqu’un, vous êtes amené à vous comporter de manière malhabile 
envers cette personne, ce qui deviendra alors votre propre mauvais kamma et conduira à 
votre malheur. Vous vous parlez donc à vous-même à ce sujet et vous générez des images 
mentales pour souligner ce point afin de vouloir développer la bienveillance universelle. 
Vous voulez un bonheur qui ne nuit à personne. S’il vous nuit, il conduira au 
désœuvrement et à la dépression. S’il nuit aux autres, ils essaieront de détruire ce 
bonheur. Vous devez donc vous rappeler que vous offrez une protection à vous-même et 
aux autres. 

Cela implique bien sûr une fabrication verbale, mais en réalité, les trois types de 
fabrication sont impliqués. Vous essayez de rendre votre respiration aussi calme et 
confortable que possible, car si votre façon de respirer est irritante, il sera difficile de 
souhaiter le bonheur des autres. Vous devez vous parler à vous-même, en utilisant la 
pensée dirigée et l’évaluation. Vous vous souvenez de certaines des leçons dont nous 
avons parlé ce matin, à propos des bandits avec la scie à deux poignées et de la nature du 
langage humain. Vous pouvez également utiliser des fabrications mentales, telles que des 
perceptions – comme la perception de votre mettā comme étant aussi vaste que la terre, 
que le Gange et que l’espace. 

1741



Vous pouvez également vous rappeler l’image de la mère aimant son enfant unique. Je 
voudrais souligner à nouveau ce que signifie cette image. Elle est souvent mal traduite 
comme signifiant que vous devez aimer tous les êtres de la même manière qu’une mère 
aimerait son enfant unique. Au lieu de cela, elle dit en fait que vous devez protéger votre 
bienveillance comme une mère protégerait son enfant unique. En d’autres termes, vous 
réalisez que votre bienveillance est précieuse. 

Le Bouddha la qualifie explicitement de forme de richesse, et c’est une richesse que 
vous pouvez créer à tout moment. C’est comme si vous aviez votre propre trésor, votre 
propre hôtel de la monnaie. Contrairement à l’argent du monde, plus vous imprimez de 
richesse de bienveillance, plus sa valeur augmente, car elle vous protège de toutes parts. Et 
c’est une richesse que personne ne peut vous enlever. Vous ne la perdez que si vous la 
jetez. 

Encore une fois, ce sont là des perceptions que vous pouvez garder à l’esprit. 
3) Quant au rôle du kamma dans la compréhension du bonheur, réalisez que les êtres 

seront heureux non pas parce que vous souhaitez leur bonheur, mais parce qu’ils agissent 
avec habileté. C’est ce qu’exprime le Karaṇīya Mettā Sutta. Sa déclaration de 
bienveillance commence ainsi : « Que tous les êtres soient heureux dans leur cœur », 
mais elle ne s’arrête pas là. Il dit également : « Puissent-ils se comporter habilement » – 
ou plus précisément : « Que personne ne trompe autrui, ne méprise qui que ce soit, où 
que ce soit, et ne souhaite, par colère ou irritation, que quelqu’un d’autre souffre. » 
Ainsi, si d’autres personnes se comportent de manière malhabile, vous ne dites pas : « 
Puissiez-vous être heureux quoi que vous fassiez. » Vous dites : « Puissiez-vous voir le 
mal que vous causez et éprouver le désir d’arrêter. » 

Cela correspond à ce qu’on appelle en Thaïlande un niveau élevé de mettā. Ce terme 
décrit la situation où quelqu’un est gentil avec vous d’une manière qui n’est pas 
nécessairement agréable, mais où il vous impose des normes plus élevées que celles que 
vous pourriez souhaiter. C’est un aspect important de mettā. Nous n’agissons pas 
seulement de manière agréable. Parfois, nous devons dire des choses désagréables, pour le 
bien de l’autre personne. 

Il y a une histoire dans le Canon. Un groupe de sectaires appelés les Nigaṇṭhas 
convoquent un jour un prince et lui disent : « Veux-tu devenir célèbre ? » « Bien sûr. » 
« Nous allons te dire comment faire. Nous allons te faire poser une question à laquelle le 
Bouddha ne pourra pas répondre, et cela te rendra célèbre. La question est la suivante : « 
Le Bouddha dirait-il jamais quelque chose de désagréable ? » S’il répond « non », nous 
avons la preuve qu’il a dit que Devadatta irait en enfer. Cela déplaisait à Devadatta. Si le 
Bouddha répond « oui, il dirait des choses désagréables », alors vous dites : « Eh bien, 
quelle est la différence entre vous et les gens ordinaires au marché ? » 

Le prince invite donc le Bouddha à partager son repas. C’est d’ailleurs pour cette 

1751



raison que les moines doivent être prudents lorsqu’ils acceptent des invitations. Ils ne 
savent jamais ce que leurs hôtes ont en tête. Après le repas, le prince pose la question au 
Bouddha. Le Bouddha répond : « Il n’y a pas de réponse catégorique à cette question. » 
Le prince répond : « Ah, les Nigaṇṭhas ont été vaincus », et il explique la situation. 

Le Bouddha explique alors sa réponse. Il pose d’abord une question au prince. Le 
prince a amené son jeune fils et l’a assis sur ses genoux. Le Bouddha dit alors : « Si votre 
enfant avait un objet pointu dans la bouche, que feriez-vous ? » Le prince répond : « Je 
tiendrais sa tête d’une main et, avec le doigt de l’autre main, j’enlèverais l’objet, même si 
cela devait faire couler du sang. Pourquoi ? Parce que j’ai de la compassion pour l’enfant. 
» Le Bouddha dit alors que, de la même manière, il y a des moments où il doit dire des 
choses désagréables par compassion. 

On retrouve également ce point dans le Vinaya. Les moines ne passent pas leur temps 
à se sourire les uns aux autres. Il y a des problèmes. Et le Bouddha donne des conseils sur 
la manière de les traiter. En résumé, le principe est le suivant : si vous voulez critiquer 
quelqu’un, premièrement, vous essayez de lui témoigner du respect. Et deuxièmement, 
vous lui témoignez du respect en abordant le sujet en tête-à-tête. En fait, vous lui 
demandez même la permission : « Puis-je te parler de quelque chose ? » 

Vous faites donc preuve de respect, mais vous examinez également votre propre 
comportement. Si vous êtes coupable de la même faute que celle que vous allez critiquer 
chez l’autre personne, vous devez d’abord vous débarrasser de cette faute. Sinon, si vous 
dites : « As-tu fait x ? », l’autre personne répondra : « Et alors, si c’est le cas ? Toi aussi, 
tu le fais. » Et ce sera la fin de la discussion. Il est donc important, lorsque l’on critique 
quelqu’un, de lui témoigner du respect. Il est possible de critiquer quelqu’un avec 
bienveillance, à condition de le faire correctement. 

C’est là le rôle de la première détermination en matière de mettā, qui est le 
discernement : comprendre comment la bienveillance universelle peut contribuer à votre 
bien-être et à votre bonheur à long terme, comprendre le rôle du désir dans la fabrication 
de la bienveillance, et comprendre comment exprimer habilement le souhait de bonheur. 

• La deuxième détermination est la vérité. Ici, cela signifie essentiellement qu’une fois 
que vous avez exprimé des pensées de bienveillance, vous agissez en conséquence. Nous 
avons parlé de la personne qui revient d’une retraite mettā et qui se retrouve ensuite 
coincée dans les embouteillages. Vous allez retourner dans un monde où tout le monde 
semble rivaliser pour mettre à l’épreuve votre bienveillance. C’est pourquoi le Bouddha a 
dit que la pratique des brahma-vihāras est une pratique de sati. Vous devez les garder à 
l’esprit à tout moment. La première chose à faire est donc de travailler à votre propre 
bonheur authentique en suivant le noble octuple sentier. De cette façon, vous 
commencez à acquérir une expérience plus pratique de ce qui mène réellement au 
bonheur. Et vous n’êtes pas le seul à en bénéficier si vous le faites. 

1761



Ce point peut être illustré par une autre fabrication verbale et mentale : l’image de 
deux acrobates. Ils plantent un poteau de bambou verticalement dans le sol. Un acrobate 
monte au sommet du poteau, puis demande à son assistant de monter sur ses épaules. Le 
premier acrobate dit alors à l’assistant : « D’accord, tu t’occupes de moi et je m’occupe 
de toi, ainsi nous pourrons faire nos acrobaties et descendre du poteau en toute sécurité. 
» Mais l’assistant répond : « Non, ça ne marchera pas. Je dois m’occuper de moi-même, 
et toi de toi-même, ainsi nous descendrons en toute sécurité. » Le Bouddha dit que dans 
ce cas, l’assistant a raison : vous ne pouvez pas maintenir l’équilibre de quelqu’un 
d’autre, mais vous facilitez la tâche de cette personne si vous maintenez votre propre 
équilibre. De cette façon, si vous êtes capable de maintenir votre mettā, cela aide les 
autres à maintenir la leur. 

Le Bouddha dit que le principe fonctionne également dans l’autre sens. Vous pouvez 
prendre soin des autres en étant gentil avec eux, ce qui revient à prendre soin de vous-
même. Être gentil avec les autres implique de la sympathie, de l’innocuité, de l’endurance 
et de la bienveillance. En développant ces qualités, vous en tirez également profit.

Ainsi, lorsque vous savez ce qui cause le bonheur véritable en faisant naître ces causes 
en vous-même, vous devenez un bon exemple pour les autres et vous êtes en mesure de 
donner des conseils fiables.

Quant à la compassion et à la joie empathique, comme nous l’avons dit 
précédemment, ce sont des applications de mettā. La compassion est ce que ressent mettā 
lorsque vous voyez quelqu’un souffrir. Vous voulez que cette personne mette fin à sa 
souffrance. La joie empathique est ce que ressent mettā lorsque vous voyez des gens 
heureux. Vous voulez que ce bonheur dure. 

Le Bouddha donne l’exemple de voir des gens extrêmement riches et extrêmement 
pauvres. Ce sont des perceptions que vous devez garder à l’esprit. Lorsque vous voyez 
quelqu’un qui est très riche et puissant, rappelez-vous : vous avez déjà été à sa place. Si 
vous voyez des personnes pauvres, rappelez-vous : vous avez déjà été à leur place aussi. Si 
vous ne sortez pas du saṁsāra, vous pourriez facilement vous retrouver à nouveau dans 
cette situation. Ces perceptions vous aident à vous assurer que votre compassion ne 
devient pas condescendante. Vous avez vous aussi connu ces conditions misérables. 

L’autre jour, on nous a posé une question sur le fait de répandre la bienveillance 
envers les êtres des mondes inférieurs : en les considérant comme inférieurs, ne les 
méprisez-vous pas ? Mais dans l’univers bouddhiste, comme je l’ai dit, vous avez 
également été dans ces mondes et vous réalisez à quel point il est pénible d’y être. Votre 
compassion n’a donc pas besoin d’être condescendante. 

Vous avez peut-être aussi des proches qui se trouvent là-bas en ce moment. 
Un jour, un brahmane vint voir le Bouddha. Il lui dit : « Le mérite que j’acquiers et 

que je dédie à mes ancêtres leur revient-il ? » Il faut savoir qu’à l’époque, en Inde, on 

1771



considérait comme parents les personnes remontant à sept générations, c’est-à-dire les 
descendants des arrière-grands-parents de vos arrière-grands-parents. Le Bouddha 
répondit : « S’ils sont re-nés en tant que fantômes affamés, oui, cela leur reviendra. » Le 
brahmane dit : « Mais que se passe-t-il si aucun des membres de ma famille n’est un 
fantôme affamé ? » Et le Bouddha répondit : « Ne vous inquiétez pas, tout le monde a 
des membres de sa famille qui sont des fantômes affamés. » Ainsi, lorsque vous faites 
preuve de compassion envers ces êtres, ce n’est pas que vous les méprisez. Vous devez en 
fait les considérer comme des membres de votre famille. 

Un principe similaire s’applique à la joie empathique. Le fait de percevoir que vous 
avez été riche et chanceux auparavant vous aide à ne pas ressentir de ressentiment envers 
la bonne fortune des autres. La joie empathique est également un test de la sincérité de 
votre mettā lorsque vous voyez la stupidité de ceux qui abusent de leur bonne fortune. 
C’est pourquoi la bienveillance s’exprime le mieux sous la forme d’un souhait de 
bonheur véritable et d’actions visant à atteindre les causes de ce bonheur. 

Voilà pour la détermination de la vérité en ce qui concerne les brahma-vihāras.
• Quant à la détermination à renoncer, pour que votre mettā soit sincère, vous devez 

renoncer à la malveillance, à la nocivité et à la rancœur. Vous devez donc rechercher 
l’attrait de ces choses et le comparer à leurs inconvénients, afin de pouvoir vous en 
échapper. 

• Enfin, il y a la détermination au calme. Vous savez que tous les êtres n’agissent pas 
en fonction des causes du bonheur. Ils sont libres de choisir ce qu’ils font, disent et 
pensent, ils sont donc libres d’agir de façon habile ou malhabile. Même le Bouddha n’a 
pas vécu assez longtemps pour voir tous les êtres heureux. Pensez au cas de la personne 
qui vous coupe la route lorsque vous conduisez. Comme je vous l’ai dit l’autre jour, la 
meilleure chose à faire est de penser : « Puissiez-vous apprendre à conduire habilement. 
» Chaque jour, lorsque vous prenez la route, votre attitude devrait être la suivante : « 
Puissent tous les conducteurs conduire habilement. » La question est : « Vont-ils tous 
conduire habilement ? » Non. Vous devez donc vous préparer à ceux qui ne le feront pas. 

C’est là que la pratique des brahma-vihāras se concentre sur l’équanimité. Remarquez 
que le Bouddha ne vous demande pas de commencer par l’équanimité. Dans toutes les 
listes où l’équanimité apparaît, elle vient en dernier, non pas parce qu’elle est supérieure 
aux autres éléments de la liste, mais parce qu’elle a besoin de leur soutien pour ne pas se 
transformer en défaitisme, en dépression ou en apathie. 

Ajaan Fuang a fait une distinction entre ce qu’il a appelé « l’équanimité au cœur 
petit » et « l’équanimité au grand cœur ». L’équanimité au cœur petit dit en 
substance : « Bon, je suppose que je dois m’en accommoder. » Elle est malheureuse et 
un peu rancunière. L’équanimité au grand cœur vient de la pratique de la concentration, 
lorsque vous créez un sentiment de bien-être à l’intérieur de vous-même et que vous 

1781



réalisez que votre bonheur ne dépend pas de la manière dont les choses se passent à 
l’extérieur, de sorte que vous pouvez ressentir de l’équanimité sans être déprimé. 

Le Bouddha reconnaît plusieurs niveaux d’équanimité. Il y a ce qu’il appelle « 
l’équanimité de la chair », dans laquelle vous dites : « Je ne réagirai pas à ce qui se passe 
dans aucun des six sens ». Lorsque tu commences à méditer, a-t-il dit à son fils, tu dois 
rendre ton esprit semblable à la terre. Vous pouvez utiliser cette perception pour incliner 
votre esprit à ne pas être ébranlé par les événements négatifs qui surviennent pendant 
votre méditation. 

Mais ensuite, à mesure que votre méditation progresse, dit le Bouddha, votre 
équanimité acquiert une base différente. Elle provient soit du plaisir des premiers niveaux 
de jhāna, soit du sentiment de liberté qui survient lorsque vous obtenez une réalisation 
qui vous permet de vous libérer d’un fardeau.

Enfin, le plus haut niveau d’équanimité est l’équanimité de l’éveil total. Notez qu’il 
ne s’agit pas d’un sentiment d’équanimité, et que cela ne définit pas l’éveil. C’est une 
stabilité intérieure qui vient du fait d’avoir trouvé le bonheur du sans-mort. Vous n’avez 
plus besoin de vous nourrir du monde, donc quel que soit le type de nourriture que le 
monde a à vous offrir, cela ne vous dérange pas. Vous pouvez faire face aux problèmes du 
monde avec équanimité.

Voilà donc les leçons des quatre déterminations qui sont utilisées pour développer les 
brahma-vihāras. 

Et quelles sont les leçons que vous tirez de la pratique des brahma-vihāras ? 
L’une d’elles est que le bonheur ne doit pas nécessairement être un jeu à somme 

nulle. Un jeu à somme nulle est un jeu dans lequel, si vous gagnez, les autres doivent 
perdre ; ou si les autres gagnent, vous devez perdre. Mais ici, vous apprenez que vous 
pouvez trouver le bonheur dans le bonheur des autres. De cette façon, les deux parties 
sont gagnantes. La somme du jeu peut aller de plus en plus haut.

Vous apprenez également que le bonheur vient de l’intérieur. C’est votre capacité à 
développer les brahma-vihāras, à travers les trois types de fabrication, qui vous permet 
d’adopter une attitude habile dans n’importe quelle situation. Et c’est cette attitude qui 
constituera votre bonheur. Comme je l’ai dit, c’est une richesse qui vient de l’intérieur, 
et vous pouvez vous assurer qu’elle est indépendante de ce qui se passe à l’extérieur. 

On nous dit parfois qu’un sentiment d’indépendance est une mauvaise chose. Mais 
en réalité, cela peut être très utile. Si vous avez le sentiment que votre bonté ne dépend 
pas de celle des autres, alors vous pouvez avoir confiance en votre bonté, quoi qu’il arrive 
dans le monde. 

Voilà donc quelques-unes des leçons positives que vous pouvez tirer des brahma-
vihāras. 

Mais nous nous heurtons également à certaines limites, même avec ces désirs les plus 

1791



bienveillants et les plus sociables. Un désir sociable est un désir qui dit essentiellement : 
« Je veux que les autres soient heureux ». Mais vous apprenez des leçons qui donnent à 
réfléchir, par exemple à partir de la joie empathique : regardez les gens qui sont heureux. 
Beaucoup d’entre eux abusent de leur bonne fortune, de leur pouvoir, de leur richesse, de 
leur beauté. Dans la pratique de mettā, vous dites : « Que tous les êtres soient heureux », 
mais voilà à quoi ressemble le bonheur lorsqu’il rend les gens insouciants. Vous vous êtes 
probablement aussi comporté de manière insouciante dans le passé, lorsque vous étiez 
heureux. C’est pourquoi vous êtes toujours là. C’est donc à vous de développer un 
sentiment de saṁvega, une motivation à pratiquer pour atteindre une liberté plus totale. 

La leçon que vous tirez de l’équanimité est que tant que le bonheur dépend de 
conditions, il ne durera pas. La liberté de choix signifie que les êtres sont libres de choisir, 
par ignorance, de souffrir. C’est pourquoi le Bouddha, lorsqu’on lui a demandé si tout le 
monde atteindrait l’éveil, n’a pas répondu. Cela dépend des choix des êtres, qui 
échappent même à son contrôle. C’est pourquoi la pratique des brahma-vihāra n’est pas 
une pratique complète en soi. Elle ne peut pas vous faire dépasser totalement la 
souffrance. 

Ainsi, dans ce monde où personne n’est aux commandes, il est sage d’écouter le 
Bouddha lorsqu’il dit qu’il y a deux choses à ne pas accepter : toute qualité malhabile 
dans votre esprit et le niveau de votre habileté tant qu’il n’a pas atteint la fin de la 
souffrance. Cela signifie que vous devez vous encourager sur la voie, en vous réjouissant 
de ce que vous avez réussi à accomplir et en conservant le désir d’accomplir des choses 
encore plus élevées. C’est la seule voie vers la liberté totale. 

En attendant, mettā est une forme de richesse qui vous appartient vraiment. Elle vous 
conduit à créer un bon kamma, et c’est la seule chose que vous pouvez emporter avec 
vous lorsque vous partez. Et en l’emportant, ce n’est pas comme si vous enleviez quelque 
chose au monde. Vous laissez également derrière vous de bonnes choses, toute la bonté 
que vous avez accomplie sous l’influence de la bienveillance. 

C’est l’un des paradoxes de la vie humaine. Si vous laissez de bonnes choses derrière 
vous, vous aurez de bonnes choses qui vous suivront dans votre cheminement. Si vous 
essayez de vous agripper aux choses, elles vous seront arrachées des mains.

3 0  AV R I L  2 0 2 5 ,  T Ô T  L E  M AT I N

Avant de commencer, il y avait une dernière question dans le bol concernant la 
respiration par la bouche. La question était « Est-il acceptable d’expirer par la bouche ? 
», car la personne qui a posé la question a constaté que cela aidait parfois à soulager les 
maux de tête. Oui, expirer par la bouche ne pose aucun problème. Ce qui est mauvais 

1801



pour la santé, c’est d’inspirer par la bouche. De nombreux pratiquants de tai-chi et de qi 
gong expirent par la bouche pendant leurs exercices. 

3 0  AV R I L  2 0 2 5 ,  M AT I N

Conclusions

Nous avons choisi de faire une retraite sur le thème du désir, car il y a beaucoup de 
malentendus à ce sujet dans les cercles bouddhistes. Certaines personnes vous diront que 
la seule façon d’atteindre l’éveil est de ne pas le vouloir. Que si vous ne le voulez pas, 
suffisamment fort, alors il viendra. Vous pourriez appeler cela le pouvoir de la pensée 
négative.

En réalité, le désir joue un rôle important sur la voie. Comme vous vous en souvenez, 
nous voulons atteindre un état où il n’y a plus de désir, mais nous ne pouvons y parvenir 
simplement en nous disant de ne pas avoir de désirs. Au lieu de cela, nous apprenons à 
utiliser habilement nos désirs jusqu’à ce que nous atteignions un accomplissement qui ne 
change pas, un bonheur total. À ce stade, le désir n’a plus lieu d’être, car tous nos désirs 
proviennent d’un sentiment de manque, et cet état n’en comporte pas. 

Rappelez-vous ce que le vénérable Sāriputta a répondu lorsqu’on lui a demandé ce 
qu’il fallait dire aux gens qui demandaient : « Qu’enseigne le Bouddha ? » La réponse 
de Sāriputta a été : « Notre maître enseigne la subjugation du désir et de la passion. » 
Pourquoi ? Parce que nous souffrons lorsque les choses pour lesquelles nous avons du 
désir et de la passion changent d’une manière qui va à l’encontre de nos désirs. En plus 
de cela, nous avons de nombreux désirs contradictoires qui nous tirent dans des 
directions opposées. 

Mais la question suivante était : « Pourquoi le Bouddha enseignerait-il cela ? » La 
réponse de Sāriputta était que nous pouvons mettre fin à la souffrance lorsque nous 
atteignons la fin du désir et de la passion pour les agrégats. C’est quelque chose qui vaut 
la peine d’être désiré.

Ainsi, le Bouddha ne se contente pas de décrire les choses dans le but de brosser un 
tableau du monde pour impressionner les gens. Il enseigne par compassion. Il propose 
une voie de pratique qui mène à la fin de la souffrance. Cela nécessite de développer des 
savoir-faire, et ces savoir-faire exigent à leur tour que vous ayez le désir de les maîtriser. 
Cela signifie que vous devez réfléchir de manière stratégique. En d’autres termes, vous 
utilisez le désir pour parvenir à la fin du désir. 

Mais souvenez-vous de la stratégie du Bouddha. La première étape consiste à apporter 
la lumière de la connaissance au processus de formation et d’évaluation des désirs, en 

1811



observant comment l’esprit fait cela en permanence. La deuxième étape consiste à juger 
vos désirs par rapport au meilleur désir possible, qui est la fin totale de la souffrance et du 
stress. Se tenir à ce désir principal sera finalement une source d’unité dans votre cœur, car 
vous ne serez plus tiraillé dans des directions opposées par vos désirs. La troisième étape 
consiste à observer l’esprit en action. Autrement dit, vous ne traitez pas seulement 
d’abstractions. Vous devez observer l’esprit pendant qu’il forme ses désirs et les juge en 
temps réel. Or, c’est dans un état de calme, en maîtrisant les techniques de sati et de 
concentration, que l’esprit s’observe le mieux, lorsqu’il apprend à faire quelque chose de 
bon pour lui-même. Vous utilisez donc les désirs pour maîtriser ces techniques, en 
combattant tout autre désir contraire, puis, au final, vous devez aussi abandonner les 
désirs habiles. 

Pour affronter les désirs malhabiles, vous avez besoin d’un soi fort et sain, car il y aura 
un certain conflit dans l’esprit. Lorsqu’il y a conflit entre les désirs, votre soi entre en 
scène, car vous devez choisir à quels désirs vous identifier. C’est particulièrement le cas 
lorsque vous commencez à acquérir les savoir-faire de la voie. Les désirs qui vont à 
l’encontre de la voie sont encore forts, et vous vous êtes identifié à eux à de nombreuses 
reprises dans le passé. Vous devez donc délibérément changer d’allégeance, vous 
identifier aux désirs qui vous aideront à progresser et ne pas vous identifier aux désirs 
contraires. C’est ainsi que les perceptions du soi et du pas-soi sont utilisées à ce stade de 
la voie. Vous appliquez la perception du soi aux choses qui vous maintiennent sur la voie, 
et celle du pas-soi à celles qui vous en éloignent. 

À mesure que vos compétences se développent et se renforcent, le conflit s’atténue et 
votre soi ne rencontre plus autant d’opposition, de sorte qu’il est moins présent dans 
votre conscience. Cela vous permet de vous concentrer directement sur les actions en 
elles-mêmes. Vous découvrez que l’idée du soi est aussi une action : vous l’utilisez 
lorsqu’elle est utile et vous la laissez de côté lorsqu’elle ne l’est pas. 

Au cours de cette retraite, nous avons examiné plusieurs enseignements du Bouddha 
sur la manière de maîtriser cette approche. Ils se résument à deux types. L’un est un 
ensemble de valeurs et l’autre est un ensemble de techniques. Les valeurs proviennent des 
quatre déterminations : le discernement, la vérité, le renoncement et le calme. Cet 
ensemble de valeurs s’exprime également dans les six objets de délectation : se délecter du 
Dhamma, se délecter de développer et d’abandonner, se délecter de l’isolement, de la 
non-affliction et l’absence de conflit. 

Ces deux ensembles de valeurs sont étroitement liés. 

• Se délecter du Dhamma est lié à la détermination sur le discernement et la vérité. 
• Se délecter de développer et d’abandonner est lié à la détermination sur la vérité et 

le renoncement. 
• Et se délecter de l’isolement, de la non-affliction et l’absence de conflit est lié à la 

1821



détermination sur le calme. 

Il existe une dynamique inhabituelle dans ces déterminations. Elles sont à la fois des 
aspects du but auquel nous aspirons et les moyens qui nous permettent d’y parvenir. 
Dans les deux cas, nous pratiquons dans un souci de vérité et de calme. En ce qui 
concerne les moyens, le Bouddha dit : « Ne négligez pas le discernement », ce qui 
signifie qu’il faut toujours garder à l’esprit les conséquences à long terme de vos actions. 
Deuxièmement, « Protégez la vérité », ce qui signifie être très clair avec vous-même sur 
l’origine de vos idées et de vos croyances. Troisièmement et quatrièmement, « Engagez-
vous à renoncer » et « Entraînez-vous uniquement pour atteindre le calme ». Notez 
que même au niveau des moyens, le calme est présenté comme un but. 

Lorsque les déterminations sont exprimées comme des objectifs ou des fins, nous 
constatons que les quatre sont divisées d’une autre manière. La vérité et le calme sont des 
attributs de nibbāna, tandis que les formes les plus élevées de discernement et de 
renoncement se produisent immédiatement avant l’expérience du sans-mort, puis 
disparaissent. La vérité et le calme sont donc nos valeurs primordiales. C’est pour cela 
que nous pratiquons : afin que la vérité et le calme deviennent de véritables attributs de 
notre cœur et de notre esprit. 

Voilà pour les valeurs. 
Quant aux techniques, nous maîtrisons les quatre bases du succès et le noble octuple 

sentier dans le cadre de ces déterminations. C’est le maintien de ce cadre qui rend ces 
stratégies habiles. Autrement dit, vous pouvez appliquer les bases du succès à n’importe 
quel projet, bon ou mauvais, et comme vous l’avez peut-être entendu, vous pouvez même 
utiliser sati pour braquer une banque. Mais lorsque vous vous consacrez avec ardeur à 
mettre ces techniques au service des idéaux de calme et de vérité, alors ces techniques 
deviennent habiles. 

Pour rester sur la noble voie, vous utilisez le programme en cinq étapes du Bouddha 
pour vous y maintenir. En d’autres termes, si quelque chose survient qui vous détourne 
de la voie, vous en recherchez l’origine. Ensuite, vous observez comment cela disparaît. 
Vous essayez de trouver son attrait, puis vous comparez cet attrait à ses inconvénients. 
Lorsque vous êtes fidèle à vous-même, lorsque vous voyez réellement ce qu’est cet attrait 
et que vous comprenez qu’il s’agit en fait d’un mensonge, c’est à ce moment-là que vous 
développez la dépassion à son égard. C’est ainsi que vous vous échappez, en vous libérant 
de toutes les qualités malhabiles qui surgissent dans votre esprit. 

Vous utilisez ces cinq étapes pour essayer de rendre votre concentration plus calme et 
plus vraie. Le Bouddha décrit comment cela se fait, en disant essentiellement que vous 
devez amener votre esprit dans un état aussi calme que possible. Puis, après en avoir 
profité pendant un certain temps, si vous voyez une perturbation, vous l’abandonnez, et 
l’esprit entre dans un état de calme plus profond. Vous appréciez alors que l’esprit est 

1831



vide de la perturbation précédente, puis vous regardez s’il reste une perturbation plus 
subtile. Vous voyez les inconvénients de cette perturbation, vous développez la dépassion 
envers sa cause, puis vous vous en échappez. C’est d’ailleurs ainsi que le Bouddha utilise 
le concept de vacuité dans la pratique de la concentration : vous essayez de vider votre 
esprit de toute perturbation, étape par étape, de cette manière. Autrement dit, vous 
appliquez le programme en cinq étapes aux imperfections de la voie afin de le vider de ses 
imperfections. 

Puis, à mesure que vous approchez de la fin de la voie, le Bouddha vous demande 
d’appliquer le programme en cinq étapes aux cinq facultés : les facultés de conviction, de 
persévérance, de sati, de concentration et de discernement. C’est une autre façon 
d’exprimer le noble octuple sentier. Par exemple, vous observez votre concentration. 
Vous êtes devenu sensible à la façon dont elle naît et disparaît. Vous en appréciez 
désormais l’attrait dans le sens où elle procure un grand sentiment de paix et de bien-
être. Mais vous commencez maintenant à vous focaliser sur ses inconvénients. C’est à ce 
moment-là que vous pouvez éprouver un fort sentiment de dépassion à son égard en 
raison de ses inconvénients. 

Bien sûr, ces inconvénients sont liés au fait qu’elle est fabriquée et que vous devez 
donc continuer à y travailler pour la maintenir. L’esprit ressent de la dépassion à cet 
égard. Il veut trouver un bonheur qui n’a pas besoin d’être entretenu, il aspire alors 
véritablement au bonheur non fabriqué du sans-mort. C’est ainsi qu’il s’échappe même 
de la voie. 

Cette analyse coûts-bénéfices, si l’on peut l’appeler ainsi, est effectuée à la lumière de 
la troisième noble vérité, en acceptant la possibilité qu’il existe quelque chose de mieux 
que la concentration et qu’un bonheur non fabriqué est possible. 

Autrement dit, si vous pensez que la concentration est la meilleure chose possible, 
vous n’allez pas vouloir l’abandonner. Mais si vous prenez au sérieux le Bouddha 
lorsqu’il dit qu’il existe quelque chose de mieux, alors vous êtes plus ouvert à l’idée qu’il 
serait préférable, à ce stade, de la laisser de côté. 

Ce processus s’applique à tous les facteurs de la voie. Les vues justes en sont un autre 
exemple. Elles disent que tout ce qui est fabriqué est impermanent, que tout ce qui est 
impermanent est stressant, et qu’il faut donc y renoncer. Vous utilisez cette vue comme 
hypothèse de travail pour abandonner tous vos attachements aux autres choses. Mais 
vous finissez par réaliser que les vues justes elle-mêmes sont fabriquées. Elles aussi sont 
impermanentes et stressantes, et il faut donc y renoncer également. Vous développez la 
dépassion à leur égard et vous en êtes libéré. 

Pour suivre ce processus, vous devez considérer la dépassion comme une bonne chose. 
Comme nous l’avons déjà mentionné, il ne s’agit pas d’un état de résignation morne. Il 
s’agit plutôt d’un sentiment d’avoir mûri, comme lorsque vous avez passé l’âge de jouer 

1841



au morpion parce que ce jeu ne vous intéresse plus. Vous réalisez que la dépassion mène à 
une plus grande liberté, à un plus grand bonheur. À ce stade, vous abandonnez toutes les 
fabrications – parce que vous voyez qu’elles sont des perturbations trompeuses – au 
profit de ce qui est non trompeur et véritablement paisible. 

Vous arrivez à un niveau élémentaire de fabrications verbales et mentales dans 
l’esprit. Ce sont ces fabrications qui font durer le moment présent et maintiennent 
également votre soi. Vous commencez à vous demander : « Qui parle à qui ici ? Qui 
envoie des messages à qui ? Pourquoi ? » Ces fabrications semblent inutiles. Lorsqu’elles 
semblent inutiles, vous les abandonnez. Sans fabrications, le moment présent n’a plus 
rien pour le façonner, il disparaît donc. 

Dans le même temps, vos trois soi – l’agent, le consommateur et le commentateur – 
disparaissent également. Vous voyez par vous-même qu’il existe une dimension de la 
conscience qui ne nécessite aucune fabrication. Elle est au-delà des agrégats. Elle est au-
delà des six sens. C’est le bonheur ultime et la liberté totale. 

Le reste de votre vie est alors vécu à la lumière de cette connaissance. 
Cela peut sembler lointain, mais vous pouvez tout de même tirer profit de l’approche 

du Bouddha dans votre vie, même si vous n’allez pas aussi loin. Vous avez beaucoup à 
gagner à vous concentrer sur vos actions, car celles-ci vous appartiennent vraiment. 

Vers la fin de sa vie, Ajaan Suwat a eu un grave accident de voiture qui lui a causé 
d’importantes lésions cérébrales. À partir de ce moment-là, il n’a plus été en mesure de 
donner de longs discours sur le Dhamma, alors il s’est concentré sur les choses qui étaient 
vraiment, vraiment importantes. L’un des points qu’il répétait sans cesse était que même 
si le Bouddha dit que tant de choses sont pas-soi, nos actions sont les nôtres. En pali, cela 
se dit « Kammassako’mhi : je suis le propriétaire de mes actions ». Puis il ajoutait : « 
Concentrez-vous sur ce qui vous appartient véritablement. Prenez d’abord soin de vos 
responsabilités, car le monde ne peut pas le faire à votre place. » 

Ce matin, je discutais avec Dhruv, et il m’a dit : « Les gens commencent à parler. Ils 
reviennent à la réalité. » Et j’ai répondu : « Non, non, non, non. Ils vont simplement 
retourner dans un monde différent. Ils retournent dans un monde qui dit en substance : 
« Occupe-toi de ce que nous voulons que tu fasses. Quant à tes véritables besoins, nous 
ne voulons même pas en parler. » Le monde vous dit que ce que font les autres ailleurs 
est la chose la plus importante à savoir. Mais le Bouddha dit que c’est ce que vous faites 
en ce moment même qui est la chose la plus importante dans votre vie.

Nous arrivons ici à un autre enseignement qu’Ajaan Suwat répétait souvent vers la fin 
de sa vie, à savoir prendre refuge dans le Bouddha, le Dhamma et le Sangha. La question 
est : « Qu’est-ce que cela signifie ? » Cela ne signifie pas que le Bouddha va descendre et 
vous protéger de nos dirigeants politiques. Cela signifie que vous prenez le Bouddha, le 
Dhamma et le Sangha comme exemples. Ils ont trouvé le vrai bonheur, et si vous 

1851



développez leurs qualités dans votre esprit et dans vos actions, vous le trouverez vous 
aussi. Ces qualités comprennent la sagesse, la compassion, la pureté, la vertu, la 
concentration et le discernement. Elles constituent votre protection. Les politiciens 
peuvent toujours vous nuire physiquement et économiquement, mais ils ne peuvent pas 
nuire à ce qui a une réelle valeur en vous. 

Ces principes étaient vrais à l’époque du Bouddha et ils le sont encore aujourd’hui, 
peu importe ce que le reste du monde vous dit, même s’il vous dit que c’est lui la vraie 
réalité. La vraie réalité, la réalité véritable, est le principe de vos actions et de leurs 
résultats. Faites donc de votre mieux pour que vos actions soient habiles. 

Cela signifie qu’il y a beaucoup à gagner à : 
• premièrement, apprendre à observer votre esprit en action pour voir comment il 

façonne vos désirs dans le moment présent ; 
• deuxièmement, établir des priorités parmi vos désirs, en donnant la priorité à ceux 

qui mènent au bien-être et au bonheur à long terme ; 
• troisièmement, assouplir vos croyances sur ce que vous êtes capable de faire. Ne 

soyez pas trop figé dans vos idées sur ce que vous pouvez et ne pouvez pas faire. Essayez de 
vous éloigner de toute perception limitante de vous-même. 

• Quatrièmement, apprenez à renoncer aux petits plaisirs au profit d’un plus grand 
bonheur. De cette façon, vous gagnerez en maturité. Vous devez être prêt à perdre 
quelques pièces aux échecs pour pouvoir gagner la partie. 

Il s’agit d’un entraînement à observer l’esprit en action par l’engagement et la 
réflexion. En d’autres termes, vous ne vous contentez pas d’observer l’esprit, qui fait sans 
trop réfléchir ce que ses humeurs lui dictent. Vous essayez de maîtriser un savoir-faire, en 
particulier ceux de sati et de la concentration. Vous vous engagez dans ces pratiques, puis 
vous développez ce qu’on appelle la métacognition en observant de façon répétée pour 
voir comment vous pouvez les améliorer. Cela relève du domaine des compétences et des 
techniques. 

Quant à établir des priorités parmi vos désirs, c’est une question de valeurs. Attendez-
vous à ce que vos valeurs mûrissent à mesure que vous développez vos capacités 
d’observation de vous-même, telles que sati et la concentration. Plus vous trouverez de 
plaisir dans la concentration, plus il vous sera facile de dire non aux désirs malhabiles, à la 
fois parce que vous aurez quelque chose de mieux à leur opposer et parce que vous serez 
capable de les reconnaître comme malhabiles par vous-même, sans que le Bouddha ait 
besoin de vous le dire. 

Cependant, ne pensez pas à vous-même comme devant affronter le monde entier tout 
seul. Comme l’a dit le Bouddha, une grande partie de la pratique dépend du 
développement de ce qu’il appelle une amitié admirable, ce qui signifie trouver des 
personnes qui possèdent quatre qualités. 

1861



• Elles sont convaincues de la vérité du principe du kamma, 
• elles sont vertueuses, 
• elles sont généreuses, et 
• elles ont du discernement.

Le fait de fréquenter ces personnes vous aide à renforcer ces valeurs en vous-même. 
Mais comme l’a dit le Bouddha, vous ne vous contentez pas de les côtoyer. Si vous 
trouvez des personnes qui ont des convictions, vous essayez d’émuler leurs convictions. 
Si vous avez du mal à le faire, vous pouvez leur demander : « Comment faites-vous cela ? 
» Il en va de même pour la vertu, la générosité et le discernement. Autrement dit, une 
amitié admirable ne signifie pas seulement avoir des amis admirables. Cela signifie 
apprendre à développer leurs qualités en vous-même, afin de devenir votre propre ami 
admirable.

C’est maintenant à nous de décider dans quelle mesure nous voulons emprunter la 
sagesse du Bouddha afin d’atténuer, voire d’éliminer, les souffrances dans notre vie. 
Essayez de ne pas vous sous-estimer. Ne laissez pas vos anciennes idées sur vos limites 
vous barrer la route. Vous tirerez profit de suivre cette voie, même partiellement, mais 
vous en tirerez encore plus de profit si vous la suivez aussi loin que possible. Comme nous 
l’avons dit l’autre soir, apprenez à trouver du plaisir dans le développement et l’abandon. 
Vous avez en vous les potentiels pour développer les forces qui vous permettront de 
surmonter les états d’esprit qui vous maintiennent en esclavage : des qualités telles que 
l’avidité, l’aversion et l’illusion. Apprenez à aimer le combat. Relevez le défi de trouver 
ces potentiels et de les réaliser. 

Le but du Bouddha peut sembler intimidant, mais rappelez-vous qu’il a été enseigné 
par un être humain pour les êtres humains. La voie ne se situe pas au-delà des capacités 
humaines. Vous êtes un être humain. La voie dans son ensemble vous est destinée.

(MÉDITATION)

La dernière fois que j’ai vu Ajaan Suwat, c’était quelques mois avant sa mort. Il se 
plaignait que son cerveau lui envoyait des perceptions étranges. J’ai interprété cela 
comme le signe que ses pouvoirs de sati étaient intacts, puisqu’il reconnaissait que ces 
perceptions étaient étranges. Mais ensuite, il a dit quelque chose de vraiment important. 
Il a dit : « Mais cette chose que j’ai acquise grâce à ma pratique, elle n’a pas changé. » 
Cette chose, bien sûr, serait quelque chose qui n’est pas affecté par la maladie ou la mort 
du corps. Rien au monde ne peut l’affecter. Cette possibilité existe donc : il y a en vous 
quelque chose de précieux que personne d’autre au monde ne peut connaître et que rien 
au monde ne peut vous enlever.

1871



Les perceptions de l’inconstance, du stress et du pas-soi trouvent leur véritable sens au 
service du désir d'un bonheur sans-mort.

Dans le contexte du sans-mort

La première chose que le Bouddha a dite après avoir décidé d'enseigner était : « 
Ouvertes sont les portes du sans-mort. Que ceux qui ont des oreilles manifestent leur 
conviction. » La première chose qu'il a dite lorsqu'il a rencontré ses premiers disciples 
était : « Le sans-mort a été atteint. Je vais vous instruire. Je vais vous enseigner le 
Dhamma. En pratiquant comme je vous l'enseigne, vous atteindrez et demeurerez dans le 
but suprême de la vie sainte » (MN 26).

On ne saurait trop insister sur le caractère positif de ces premiers messages. La quête 
spirituelle en Inde était depuis longtemps une recherche du sans-mort. Les anciens Vedas 
et les Upaniṣads avaient formulé leur quête en termes de recherche d'un bonheur sans-
mort soutenu par une source inépuisable de nourriture physique ou mentale. Des siècles 
plus tard, cette quête était toujours très vivante à l'époque du Bouddha. Lui-même avait 
formulé sa recherche en termes d’un sans-mort transcendant tout ce qui était négatif :

« Et si moi, étant moi-même soumis à la naissance, voyant les inconvénients de la 
naissance, je cherchais le non-né, le repos inégalé du joug : le déliement ? Et si moi, étant 
moi-même soumis au vieillissement... à la maladie... à la mort... au chagrin... à la souillure, 
voyant les inconvénients du vieillissement... de la maladie... de la mort... du chagrin... de 
la souillure, je cherchais le sans vieillissement, le sans maladie, le sans mort, le sans 
chagrin, le sans souillure, le repos inégalé du joug : le déliement ? » — MN 26

Et il n'était pas le seul. Sāriputta et Moggallāna, avant de rencontrer le Bouddha, 
avaient exprimé leur aspiration spirituelle dans les mêmes termes, l'associant, comme le 
futur Bouddha, à un bonheur sans-mort : 

À cette époque, Sāriputta et Moggallāna vivaient la vie sainte sous la direction de 
Sañjaya. Ils avaient conclu ce pacte : « Celui qui atteindra le premier le sans-mort en 
informera l'autre. » — Mv I.23.1

Après avoir atteint le premier stade de l'éveil en écoutant un résumé de 
l'enseignement du Bouddha, Sāriputta partit à la recherche de Moggallāna :

1881



Moggallāna le vagabond vit Sāriputta le vagabond venir de loin et, en le voyant, lui dit 
: « Tes facultés sont claires, mon ami, ton teint est pur et lumineux. As-tu atteint le sans-
mort, mon ami ? »

« Oui, mon ami, j'ai atteint le sans-mort. » — Mv I.23.6

Bien sûr, le désir d'un bonheur immortel n'était pas propre à l'Inde ancienne. Il est 
universel. En effet, en annonçant qu'il enseignerait le sans-mort, le Bouddha annonçait 
quelque chose de passionnant et de véritablement bouleversant : qu'il avait résolu le 
problème de la mort. 

Quand il atteignit le sans-mort, il sut que sa libération de la naissance, du 
vieillissement et de la mort était totale. Ce fut son éveil total (MN 26). Comme il l'a 
découvert, le sans-mort véritable est un état totalement illimité. C'est une conscience « 
sans surface », ce qui signifie que, contrairement à la conscience ordinaire, elle n'est pas 
connue par les six sens, et n'est donc pas limitée aux confins du passé, du présent ou du 
futur (MN 49). Elle ne contient aucune des activités qui caractérisent le temps et l'espace 
: aller, venir ou rester sur place (Ud 8:1). Indépendante du temps, elle est permanente 
(SN 43). Indépendante de l'espace, elle n'est pas limitée à « ici, là-bas ou entre les deux » 
(Ud 8:4). C'est le plaisir ultime (Dhp 204), un plaisir au-delà des sensations de plaisir, ce 
qui signifie qu'il est totalement inconditionné (MN 59) — ni conditionné par d'autres 
choses, ni agissant comme condition pour quoi que ce soit d'autre (MN 1). Et parce qu'il 
est inconditionné, il n'a pas besoin de subsistance. C'est pourquoi il est véritablement 
sans-mort. Comme l'a dit le Bouddha, ce serait une erreur de penser qu'il y aurait quoi 
que ce soit de négatif dans cette expérience (DN 9). Il n'est donc pas étonnant qu'il ait 
qualifié la voie vers le sans-mort de « victoire inégalée dans la bataille » (SN 45:4) et son 
enseignement de « rugissement du lion » (MN 12 ; AN 4:33).

Compte tenu de la nature extrêmement positive de ce message — la victoire sur la 
mort —, il est ironique que des générations de personnes en Occident aient considéré le 
Bouddha comme un pessimiste. C'est parce qu'elles se sont focalisées sur ses jugements 
négatifs à l'égard des choses que les gens chérissent le plus dans la vie, telles que la famille, 
la richesse et les possessions.

Mais ces jugements négatifs doivent être compris dans leur contexte. Comme le 
Bouddha l'a vu, les gens s'enferment dans la naissance, le vieillissement et la mort à cause 
de leurs désirs et de leurs attachements. Il voulait qu'ils voient le côté négatif des choses 
auxquelles ils s'attachent, afin qu'ils puissent connaître la liberté qui vient du lâcher-prise.

Il a notamment constaté qu'ils désiraient et s’agrippaient à cinq activités, appelées 
agrégats : la forme, la sensation, la perception, les fabrications mentales et la conscience 
sensorielle. C'est à partir de ces activités qu'ils façonnent les choses qui, selon eux, 
donnent un sens solide à la vie : leurs fantasmes sensuels, leur vision du monde, leur 

1891



conception de ce qui devrait et ne devrait pas être fait, même leur perception de ce qu’ils 
sont. 

Comme ces attachements sont profonds, très profonds, il a dû leur prescrire un 
remède puissant pour les contrer. Son remède principal était le suivant : il soulignait 
d'abord que les choses auxquelles ils étaient attachés étaient composées d'agrégats — 
même leur expérience d'eux-mêmes et du monde était façonnée par des agrégats —, puis 
que tout ce qui était composé de ces activités ne pouvait constituer un bonheur durable 
ou fiable. 

C'est pourquoi le Bouddha enseignait à ses auditeurs qu'il leur serait profitable de 
considérer les agrégats sous l'angle de trois perceptions axées sur (1) le fait que tous les 
agrégats sont éphémères et inconstants, (2) le fait que les choses inconstantes, si l'on 
cherche à y trouver le bonheur, sont source de stress, et (3) le fait que les choses qui sont 
inconstantes et source de stress, lorsqu'on les considère à la lumière d'une alternative 
sans-mort, ne méritent pas d'être considérées comme « moi, mon soi ou ce que je suis ». 
Lorsque ces perceptions vont droit au cœur, elles font naître un sentiment de dépassion 
vis-à-vis des agrégats, permettant à l'esprit de les abandonner.

Comme la voie vers la fin de la souffrance utilise des versions habiles des agrégats — à 
la fois pour développer le discernement et pour procurer des plaisirs nourrissants en 
chemin —, ces trois perceptions doivent être appliquées par étapes. Dans un premier 
temps, elles s'appliquent à tout ce qui pourrait détourner l'esprit de la voie. Dans un 
deuxième, elles s'appliquent à la voie elle-même, afin que l'esprit puisse devenir 
totalement libre.

Ainsi, même si ces perceptions d’inconstance, de stress et de pas-soi se focalisent sur 
le côté négatif des agrégats, leur objectif, lorsqu'on les considère dans leur contexte, est 
positif : induire une dépassion profonde qui libérerait l'esprit des attachements qui le 
maintiennent esclave du désir, le ramenant sans cesse vers le vieillissement, la maladie et 
la mort. De cette manière, ces perceptions permettent à l'esprit de s'ouvrir à la place au 
bonheur illimité du sans-mort. 

Le problème est que beaucoup de personnes qui s'identifient comme bouddhistes, 
voire comme enseignants bouddhistes, inversent le contexte. Au lieu de considérer le 
désir d'un bonheur sans-mort comme le contexte, et les trois perceptions comme des 
stratégies dont le but est de servir ce contexte, ces personnes inversent les choses. Elles 
prennent les trois perceptions comme contexte, définissant la nature de la réalité, et 
affirment que le désir de bonheur, pour être réaliste, doit accepter ce contexte : le mieux 
que l'on puisse espérer dans un monde inconstant est un bonheur inconstant, 
intrinsèquement stressant, qui n'est pas vraiment vous ou vôtre.

Lorsque ces perceptions — désormais appelées, conformément aux anciens 
commentaires, les trois « caractéristiques » — forment le contexte, elles recadrent le 

1901



problème de la mort. La mort n'est plus considérée comme le problème. Au contraire, le 
problème est le désir d'échapper à la mort pour trouver un bonheur immuable. 
S'accrocher à ce désir est désormais considéré comme la cause de la souffrance. La 
véritable sagesse consiste à accepter la mort, à abandonner le désir d'un bonheur 
immuable et à trouver la paix et le contentement en embrassant et en abandonnant les 
plaisirs du monde tels qu'ils vont et viennent dans le moment présent.

Cette attitude est parfois appelée la pratique « d’embrasser l'impermanence ». Dans 
cette pratique, l'inconstance des agrégats n'est plus considérée comme une raison de 
vouloir s'en détacher une fois pour toutes. Au contraire, c'est une raison supplémentaire 
de les chérir avant qu'ils ne disparaissent. On dit qu'une fleur est belle parce qu'elle se 
fane, qu'un coucher de soleil est émouvant parce qu'il s'estompe, que chaque instant est 
infiniment précieux parce qu'il est éphémère, disparaissant dès qu'il apparaît.

L'attrait de cette ligne de pensée est facile à comprendre, dans la mesure où elle rend 
l'éveil accessible : à portée de main et ne nécessitant aucun effort héroïque. Dans le même 
temps, elle prône la sagesse du contentement, de la résilience et de la reconnaissance, qui 
sont toutes de bonnes vertus bouddhistes. Mais cela a un prix. Elle rejette l'enseignement 
du Bouddha sur le bonheur immuable que l'on trouve dans une dimension libérée des 
limites de l'espace, du temps et du moment présent. À la place, elle se contente des 
plaisirs modestes et anémiques qui se trouvent dans ces limites, des limites qui enlèvent 
constamment tout ce qu'elles offrent. Comparée au sans-mort, la doctrine qui consiste à 
embrasser l'impermanence ressemble à l'une des visions de l'enfer de Dante, dans laquelle 
des amants tentent de s'étreindre mais sont sans cesse séparés l'un de l'autre par un 
tourbillon qui ne s'arrête jamais.

Il est possible de considérer cette attitude simplement comme une excuse pour refuser 
de relever les défis de la voie vers le véritable sans-mort. Et cette réticence n'a rien de 
nouveau. Même à l'époque du Bouddha, beaucoup de ses disciples n'étaient pas prêts 
pour la noble voie. Ils se contentaient plutôt de la voie vers le bonheur dans cette vie et de 
l'espoir d'une bonne renaissance future. Il est triste qu'ils aient été réticents, mais au 
moins ils ont honoré le Bouddha et ceux de ses disciples qui étaient prêts à s'engager sur 
la noble voie.

En revanche, l'attitude moderne qui consiste à embrasser l'impermanence n'est pas 
simplement une attitude de réticence. Son postulat de base nie la possibilité de la victoire 
du Bouddha. Elle sous-entend que son désir d'un bonheur sans-mort était erroné, que ses 
affirmations selon lesquelles il avait réussi à le trouver étaient illusoires. De cette manière, 
elle nie la possibilité de la victoire non seulement pour le Bouddha, mais aussi pour tous 
les êtres vivants. Le message du Bouddha, entre les mains de cette doctrine, n'a rien à 
offrir à ceux dont le monde s'écroule et dont les souffrances sont extrêmes.

Alors, pour le bien du Bouddha et pour le bien de nous tous qui souffrons, nous 

1911



ferions mieux de comprendre correctement le contexte. Lorsqu'il a décidé d'enseigner, il 
n'a pas annoncé qu'il ouvrait la porte à des attentes réduites. Lorsqu'il a approché ses 
premiers disciples, il n'a pas murmuré qu'il avait trouvé la sagesse d'apprécier la beauté 
éphémère des fleurs des champs. Il a rugi parce qu'il avait atteint quelque chose 
d'infiniment plus grand. Il ouvrait les portes du sans-mort, le bonheur le plus élevé 
auquel on puisse aspirer. Tel était le contexte. Les trois perceptions fonctionnaient dans 
ce contexte, comme des stratégies pour libérer ses auditeurs de leurs attachements afin 
qu'ils puissent atteindre le bonheur du sans-mort eux aussi.

1921



Lectures

§1. "Tous les phénomènes s'enracinent dans le désir.
"'Tous les phénomènes entrent en jeu par le biais de l'attention.
"Tous les phénomènes ont pour origine le contact.
"Tous les phénomènes ont pour point de rencontre la sensation.
"Tous les phénomènes sont régis par la concentration.
"Tous les phénomènes ont sati pour principe directeur.
"Tous les phénomènes ont le discernement comme état supérieur.
"'Tous les phénomènes ont pour bois de cœur la libération.
"'Tous les phénomènes prennent pied dans le sans-mort.
"'Tous les phénomènes ont pour finalité le déliement.'" - AN 10:58

§2. « Et qu’est-ce que le stress de ne pas obtenir ce que l’on veut ? Chez les êtres 
soumis à la naissance, le souhait apparaît, ‘Oh, puissions-nous ne pas être soumis à la 
naissance, et que la naissance ne vienne pas à nous.’ Mais ce n’est pas en le souhaitant 
qu’on y parvient. Voilà ce qu’est le stress de ne pas obtenir ce que l’on veut. Chez les 
êtres soumis au vieillissement… à la maladie… à la mort… au chagrin, aux lamentations, à 
la douleur, à la détresse et au désespoir, le souhait apparaît, ‘Oh, puissions-nous ne pas 
être soumis au vieillissement… à la maladie… à la mort… au chagrin, aux lamentations, à 
la douleur, à la détresse et au désespoir, et que le vieillissement… la maladie… la mort… le 
chagrin, les lamentations, la douleur, la détresse et le désespoir ne viennent pas à nous.’ 
Mais ce n’est pas en le souhaitant qu’on y parvient. Voilà ce qu’est le stress de ne pas 
obtenir ce que l’on veut. - DN 22

§3. "Et qu'est-ce que la noble recherche? Il y a le cas où une personne, étant elle-même 
sujette à la naissance, en voyant les inconvénients de la naissance, recherche le non-né, le 
repos sans pareil libéré du joug: le déliement. Étant elle-même sujette au vieillissement... à 
la maladie... à la mort... au chagrin... à la souillure, en voyant les inconvénients du 
vieillissement... de la maladie... de la mort...du chagrin... de la souillure, recherche le sans-
vieillissement, le sans-maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le non-souillé, le repos sans 
pareil libéré du joug: le déliement. Voici ce qu’est la noble recherche.

"Moi aussi, moines, avant mon éveil, quand je n’étais qu’un Bodhisatta non-éveillé, 
étant moi-même sujet à la naissance, recherchais ce qui était de même sujet à la naissance. 
Étant moi-même sujet au vieillissement... à la maladie... à la mort... au chagrin... à la 
souillure, je recherchais [le bonheur dans] ce qui était de même sujet à la maladie... à la 
mort... au chagrin... à la souillure. La pensée me vint : 'Pourquoi est-ce que, étant moi-
même sujet à la naissance, je recherche ce qui est de même sujet à la naissance? Étant moi-

1931



même sujet au vieillissement... à la maladie... à la mort... au chagrin... à la souillure, 
pourquoi est-ce que je recherche ce qui est de même sujet au vieillissement... à la 
maladie... à la mort... au chagrin... à la souillure? Et si, étant moi-même sujet à la 
naissance, en voyant les inconvénients de la naissance, je cherchais le non-né, le repos 
sans pareil libéré du joug: le déliement? Et si, étant moi-même sujet au vieillissement... à 
la maladie... à la mort... au chagrin... à la souillure, en voyant les inconvénients du 
vieillissement... de la maladie... de la mort... du chagrin... de la souillure, je cherchais le 
sans-vieillissement, le sans-maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le repos sans pareil 
libéré du joug: le déliement?'...

"Alors, moines, étant moi-même sujet à la naissance, en voyant les inconvénients de la 
naissance, à la recherche du non-né, du repos sans pareil libéré du joug, du déliement, 
j'atteignis le non-né, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement. Étant moi-même 
sujet au vieillissement... à la maladie... à la mort... au chagrin... à la souillure, en voyant les 
inconvénients du vieillissement... de la maladie... de la mort... au chagrin... de la souillure, 
à la recherche du sans-vieillissement, du sans-maladie, du sans-mort, du sans-chagrin, du 
repos sans pareil libéré du joug, du déliement, j'atteignis le sans-vieillissement, le sans-
maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement. 
Connaissance et vision surgirent en moi: 'Non provoquée est ma libération. C’est la 
dernière naissance. Il n'y aura plus d'autre devenir.' - MN 26

§4. « Ceci, moines, est la noble vérité du stress : la naissance est stressante, le 
vieillissement est stressant, la mort est stressante ; le chagrin, les lamentations, la douleur, 
la détresse et le désespoir sont stressants ; l’association avec le non-aimé est stressante ; la 
séparation d’avec l’aimé est stressante, ne pas obtenir ce que l’on veut est stressant. En 
bref, les cinq agrégats de l’agrippement sont stressants.

« Et ceci, moines, est la noble vérité de l’origine du stress : le désir insatiable qui 
mène à plus de devenir – accompagné par la passion et la délectation, se délectant ici, puis 
là – c’est-à-dire le désir de sensualité, le désir de devenir, le désir de non-devenir.

« Et ceci, moines, est la noble vérité de la cessation du stress : la disparition et la 
cessation totale, la renonciation, le renoncement, l’affranchissement et le lâcher prise de 
ce désir insatiable.

« Et ceci, moines, est la noble vérité de la voie qui conduit à la cessation du stress : 
précisément ce noble octuple sentier : les vues justes, la résolution juste, les paroles justes, 
l’action juste, les moyens d’existence justes, l’effort juste, sati juste, la concentration 
juste. » - SN 56:11

§5. « Parmi tous les phénomènes fabriqués qu’il peut y avoir, ce noble octuple sentier 
– les vues justes, la résolution juste, les paroles justes, l’action juste, les moyens 

1941



d’existence justes, l’effort juste, sati juste, la concentration juste – est considéré comme 
suprême. » - Iti 90

§6. "Et qu'est-ce que la résolution juste? La résolution juste, je vous le dis, est de deux 
sortes: il y a la résolution juste avec fermentations, qui va de pair avec le mérite, résultant 
en acquisitions [de devenir]; et il y a la noble résolution juste, sans fermentations, 
transcendante, un facteur de la voie.

"Et qu'est-ce que la résolution juste avec fermentations, qui va de pair avec le mérite, 
et résulte en acquisitions? Être résolu au renoncement, à la non-malveillance et à 
l'innocuité. Telle est la résolution juste avec fermentations, qui va de pair avec le mérite 
et résulte en acquisitions.

"Et qu'est-ce que la résolution juste sans fermentations, qui est transcendante et un 
facteur de la voie? La pensée, la pensée dirigée, la résolution, la fixité mentale, la 
transfixion mentale, la focalisation de la conscience, et les fabrications verbales [la pensée 
dirigée et l’évaluation] chez celui qui développe la noble voie, dont l'esprit est noble, 
dont l'esprit est sans fermentations, qui est en pleine possession de la noble voie. Telle est 
la résolution juste qui est sans fermentations, transcendante, facteur de la voie.

"On fournit un effort pour abandonner la résolution erronée et pour entrer dans la 
résolution juste: tel est notre effort juste. On utilise sati pour abandonner la résolution 
erronée et pour entrer et demeurer dans la résolution juste: tel est notre sati juste. Ainsi 
ces trois qualités – les vues justes, l’effort juste et sati juste – courent et tournent autour 
de la résolution juste.” - MN 117

§7. « Et, moines, qu’est-ce que l’effort juste? (i) Il y a le cas où un moine génère le 
désir, s’efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en vue de la 
non-apparition de qualités néfastes, malhabiles, qui ne sont pas encore apparues. (ii) Il 
génère le désir, s’efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en 
vue de l’abandon des qualités néfastes, malhabiles, qui sont apparues. (iii) Il génère le 
désir, s’efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en vue de 
l’apparition de qualités habiles qui ne sont pas encore apparues. (iv) Il génère le désir, 
s’efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en vue du 
maintien, de la non-confusion, de l’accroissement, de la plénitude et du développement 
jusqu’à leur apogée des qualités habiles qui sont apparues. Voilà, moines, ce qu’on 
appelle l’effort juste. » – SN 45:8

§ 8. « ‘Une personne a quatre déterminations.’ Ainsi a-t-il été dit. En référence à 
quoi cela a-t-il été dit ? Voici les quatre déterminations : la détermination pour le 
discernement, la détermination pour la vérité, la détermination pour le renoncement, la 

1951



détermination pour le calme. « ‘Une personne a quatre déterminations.’ Ainsi a-t-il été 
dit, et c’est en référence à ceci que cela a été dit.

« On ne doit pas négliger le discernement, on doit protéger la vérité, être dévoué au 
renoncement et s’entraîner uniquement pour le calme. » – MN 140

§ 9. Que tous les êtres soient heureux dans leur cœur.
Ne laissez personne tromper quelqu’un d’autre
ou mépriser quiconque où que ce soit,
ou, sous le coup de la colère ou de la résistance,
souhaiter que quelqu’un d’autre souffre.

Tout comme une mère risquerait sa vie
pour protéger son enfant, son unique enfant,
de la même manière envers tous les êtres,
cultivez le cœur sans aucune limite. 
Avec bienveillance pour le cosmos tout entier,

` cultivez un cœur illimité :
au-dessus, en-dessous et tout autour,
sans obstruction, sans hostilité ni haine.
Que ce soit debout, en marchant, 
assis, ou allongé,

aussi longtemps que l’on a chassé la torpeur,
on doit être résolu à maintenir ce sati.
Voilà ce qu’on appelle une demeure de Brahmā 

      ici-et-maintenant. – Sn 1:8

§10. Ainsi ai-je entendu. En une occasion, le Vénérable Ānanda demeurait près de 
Kosambī au monastère de Ghosita. Uṇṇābha le brahmane alla auprès du Vénérable 
Ānanda et, étant arrivé, le salua courtoisement. Après un échange de salutations amicales 
et de courtoisies, il s’assit sur le côté. Alors qu’il était assis là, il dit au Vénérable Ānanda : 
« Maître Ānanda, quel est le but de cette vie sainte telle qu’on la vit sous l’égide de 
Gotama le contemplatif ? »

« Brahmane, on vit la vie sainte sous l’égide du Béni dans le but d’abandonner le 
désir.»

« Y a-t-il une voie, y a-t-il une pratique pour abandonner ce désir ? »
« Oui, il y a une voie, il y a une pratique pour abandonner ce désir. »
« Quelle est la voie, la pratique pour abandonner ce désir ? »
« Brahmane, il y a le cas où un moine développe la base de pouvoir doté de la 

1961



concentration fondée sur le désir et les fabrications de l’effort. Il développe la base de 
pouvoir doté de la concentration fondée sur la persévérance… la concentration fondée 
sur la détermination… la concentration fondée sur la discrimination et les fabrications de 
l’effort. Ceci, brahmane, est la voie, ceci est la pratique pour abandonner ce désir. »

« S’il en est ainsi, maître Ānanda, alors c’est une voie sans fin, et non une voie qui a 
une fin, car il est impossible de pouvoir abandonner le désir au moyen du désir. »

« Dans ce cas, brahmane, laissez-moi vous contre-interroger sur ce sujet. Répondez 
comme vous le souhaitez. Qu’en pensez-vous ? N’avez-vous pas d’abord eu un désir, 
lorsque vous vous êtes dit : ‘Je vais aller au monastère,’ et ensuite, une fois arrivé au 
monastère, ce désir particulier ne s’est-il pas dissipé ? »

« Si, monsieur. »
« N’avez-vous pas d’abord fait preuve de persévérance, lorsque vous vous êtes dit : ‘Je 

vais aller au monastère,’ et ensuite, une fois arrivé au monastère, cette persévérance 
particulière ne s’est-elle pas dissipée ? »

« Si, monsieur. »
« N’avez-vous pas d’abord eu une intention, lorsque vous vous êtes dit : ‘Je vais aller 

au monastère,’ et ensuite, une fois arrivé au monastère, cette intention particulière ne 
s’est-elle pas dissipée ? »

« Si, monsieur. »
« N’avez-vous pas d’abord fait preuve de discrimination, lorsque vous vous êtes dit : 

‘Je vais aller au monastère,’ et ensuite, une fois arrivé au monastère, cette discrimination 
particulière ne s’est-elle pas dissipée ? »

« Si, monsieur. »
« Il en va de même pour un arahant dont les fermentations sont arrivées à leur terme, 

qui a atteint la plénitude, accompli la tâche, posé le fardeau, qui est parvenu au but 
véritable, qui a totalement détruit l’entrave du devenir, et qui est libéré par la 
connaissance juste. Quel que soit le désir qu’il avait au début pour parvenir à l’état 
d’arahant, quand il est parvenu à l’état d’arahant, ce désir s’est dissipé. Quelle que soit la 
persévérance qu’il avait au début pour parvenir à l’état d’arahant, quand il est parvenu à 
l’état d’arahant, cette persévérance s’est dissipée. Quelle que soit l’intention qu’il avait 
au début pour parvenir à l’état d’arahant, quand il est parvenu à l’état d’arahant, cette 
intention s’est dissipée. Quelle que soit la discrimination qu’il avait au début pour 
parvenir à l’état d’arahant, quand il est parvenu à l’état d’arahant, cette discrimination 
s’est dissipée. Alors, qu’en pensez-vous, brahmane ? Est-ce une voie sans fin, ou une voie 
qui a une fin ? »

« Vous avez raison, maître Ānanda. C’est une voie qui a une fin, et non une voie sans 
fin. Magnifique, maître Ānanda ! Magnifique ! Tout comme s’il remettait debout ce qui 
était renversé, révélait ce qui était caché, montrait le chemin à celui qui était perdu, ou 

1971



qu’il portait une lampe dans l’obscurité afin que ceux qui ont des yeux puissent voir les 
formes ; de la même manière maître Ānanda, par de nombreux raisonnements, a rendu le 
Dhamma clair. Je prends refuge auprès de maître Gotama, du Dhamma, et du Saṅgha des 
moines. Puisse maître Ānanda se souvenir de moi comme d’un disciple laïc qui a pris 
refuge, à compter de ce jour, pour la vie. » - SN 51:15

§11.  Il y a le cas où un moine développe la base de pouvoir doté de la concentration 
fondée sur le désir et les fabrications de l’effort, en se disant: 'Ce désir qui est le mien ne 
sera ni trop léthargique ni trop actif, ni restreint intérieurement, ni dispersé 
extérieurement.' 

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir trop léthargique? C'est un désir qui est 
accompagné de paresse, associé à paresse. Voici ce qu'on appelle un désir trop léthargique. 

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir trop actif? C'est un désir qui est accompagné 
d'agitation, associé à l'agitation. Voici ce qu'on appelle un désir trop actif. 

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir restreint intérieurement? C'est un désir qui est 
accompagné de torpeur et de somnolence, associé à la torpeur et la somnolence. Voici ce 
qu'on appelle un désir restreint intérieurement. 

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir dispersé extérieurement? C'est un désir qui est 
agité par les cinq cordons de la sensualité, dispersé et dissipé vers l'extérieur. Voici ce 
qu'on appelle un désir dispersé extérieurement. - SN 51:20

§12. « ’Ce corps est produit par le désir. Et pourtant, c’est en s’appuyant sur le désir 
que le désir doit être abandonné.’ Ainsi a-t-il été dit. Et en référence à quoi cela a-t-il été 
dit ? Il y a le cas, sœur, où un moine entend dire: ‘Le moine portant tel nom, avec la 
destruction des fermentations, est entré et demeure dans l’affranchissement par la 
conscience et l’affranchissement par le discernement libres de fermentations, les ayant 
directement connus et réalisés par lui-même dans l’ici-et-maintenant.’ Il se dit : ‘J’espère 
que moi aussi, par la destruction des fermentations, j’entrerai et demeurerai dans 
l’affranchissement par la conscience et l’affranchissement par le discernement libres de 
fermentations, les ayant directement connus et réalisés par moi-même dans l’ici-et-
maintenant.’ Plus tard, il abandonne le désir en s’aidant du désir. ‘Ce corps est produit 
par le désir. Et pourtant, c’est en s’appuyant sur le désir que le désir doit être 
abandonné.’ Ainsi a-t-il été dit, et c’est en référence à ceci que cela a été dit.»

« ’Ce corps est produit par l’orgueil. Et pourtant, c’est en s’appuyant sur 
l’orgueil que l’orgueil doit être abandonné.’ Ainsi a-t-il été dit. Et en référence à quoi 
cela a-t-il été dit ? Il y a le cas, sœur, où un moine entend dire: ‘Le moine portant tel nom, 
avec la destruction des fermentations, est entré et demeure dans l’affranchissement par la 
conscience et l’affranchissement par le discernement libres de fermentation, les ayant 

1982

blank
blank
blank
blank


directement connus et réalisés par lui-même dans l’ici-et-maintenant.’ Il se dit : ‘Le 
moine portant tel nom, avec la destruction des fermentations, est entré et demeure dans 
l’affranchissement par la conscience et l’affranchissement par le discernement libres de 
fermentation, les ayant directement connus et réalisés par lui-même dans l’ici-et-
maintenant. Alors, pourquoi pas moi ?’ Plus tard, il abandonne l’orgueil en s’aidant de 
l’orgueil. ‘Ce corps est produit par l’orgueil. Et pourtant, c’est en s’appuyant sur 
l’orgueil que l’orgueil doit être abandonné.’ Ainsi a-t-il été dit, et c’est en référence à ceci 
que cela a été dit.» — AN 4:159

§13. « Et qu’est-ce que le soi comme principe directeur ? Il y a le cas où un moine, 
étant allé dans un endroit sauvage, au pied d’un arbre, ou dans une demeure vide, se dit : 
‘Ce n’est pas pour les robes que j’ai quitté mon foyer et suis entré dans la vie sans foyer ; 
ce n’est pas pour la nourriture d’aumônes, pour le logement, ou pour tel ou tel état  de 
devenir [futur] que j’ai quitté mon foyer et suis entré dans la vie sans foyer. C’est 
simplement parce que je suis assailli par la naissance, le vieillissement et la mort ; par le 
chagrin, les lamentations, les douleurs, la détresse et le désespoir ; assailli par le stress, 
submergé par le stress, [et j’espère :] « Peut-être que la fin de toute cette masse de 
souffrance et de stress pourrait être connue ! » Mais si je recherchais les mêmes sortes de 
plaisirs sensuels que j’ai abandonnés en quittant mon foyer pour entrer dans la vie sans 
foyer – ou d’autres pires encore – cela ne me conviendrait pas. Alors, il se dit : ‘Ma 
persévérance sera éveillée et non relâchée ; mon sati établi et non confus ; mon corps 
calme et non excité ; mon esprit centré et unifié.’ Ayant fait de lui-même son principe 
directeur, il abandonne ce qui est malhabile, développe ce qui est habile, abandonne ce 
qui est blâmable, développe ce qui n’est pas blâmable, et prend soin de lui d’une façon 
qui est pure. Voilà ce qui est appelé le soi comme principe directeur. » — AN 3:40

§14. « Et quelles sont les six sortes de détresse liées à la vie de foyer ? La détresse qui 
survient lorsque l'on considère comme une non-acquisition la non-acquisition de formes 
reconnaissables par l'œil - agréables, plaisantes, charmantes, attachantes, liées aux appâts 
du monde - ou lorsque l'on se souvient de la non-acquisition antérieure de telles formes 
après qu'elles ont passé, cessé et changé : c'est ce que l'on appelle la détresse liée à la vie de 
foyer. [De même pour les sons, les odeurs, les goûts, les sensations tactiles et les idées.]

« Et quelles sont les six sortes de détresse liées au renoncement ? La détresse 
provenant du désir qui naît chez quelqu'un qui est rempli du désir des libérations 
inégalées lorsque, faisant l'expérience de l'inconstance de ces mêmes formes, de leur 
changement, de leur disparition et de leur cessation, il voit avec un juste discernement 
comme cela se produit que toutes les formes, avant et maintenant, sont inconstantes, 
stressantes, sujettes au changement et qu'il est rempli de ce désir : ‘Ô, quand vais-je entrer 

1992



et demeurer dans la dimension dans laquelle les êtres nobles entrent et demeurent en ce 
moment ?’ C'est ce qu'on appelle la détresse liée au renoncement. [De même pour les 
sons, les odeurs, les goûts, les sensations tactiles et les idées.]

« En dépendant et vous appuyant sur les six sortes de détresse liées au 
renoncement, abandonnez et transcendez les six sortes de détresse liées à la vie de foyer. 
Tel est leur abandon, tel est leur dépassement. » - MN 137

§15. « Et comment la lutte est-elle fructueuse, comment l'effort est-il fructueux ? ... »
« Supposons qu'un homme soit amoureux d'une femme, que son esprit soit pris d'un 

désir féroce, d'une passion féroce. Il la voit en compagnie d'un autre homme, bavardant, 
plaisantant et riant. Qu'en pensez-vous, moines ? Alors qu'il la voit debout avec un autre 
homme, bavardant, plaisantant et riant, le chagrin, la lamentation, la douleur, la détresse 
et le désespoir naîtraient-ils en lui ? »

« Oui, seigneur. Pourquoi cela ? Parce qu'il est amoureux d'elle, que son esprit est 
piégé par un désir féroce, une passion féroce.... »

Supposons maintenant qu'il se dise : « Je suis amoureux de cette femme, mon esprit 
est prisonnier d'un désir féroce, d'une passion féroce. Lorsque je la vois en compagnie 
d'un autre homme, en train de bavarder, de plaisanter et de rire, j'éprouve du chagrin, des 
lamentations, de la douleur, de la détresse et du désespoir. Pourquoi ne pas abandonner 
mon désir et ma passion pour cette femme ? Il abandonne donc son désir et sa passion 
pour cette femme et la voit ensuite debout avec un autre homme, bavardant, plaisantant 
et riant. Qu'en pensez-vous, moines ? En la voyant avec un autre homme, bavardant, 
plaisantant et riant, le chagrin, la lamentation, la douleur, la détresse et le désespoir 
naîtraient-ils en lui ? »

« Non, seigneur. Pourquoi cela ? Il n’a plus de passion pour cette femme.... »
« De la même manière, le moine, lorsqu'il n'est pas accablé, ne s'accable pas de 

douleur et ne rejette pas les plaisirs qui s'accordent avec le Dhamma, bien qu'il ne soit pas 
épris de ces plaisirs. Il discerne que « lorsque j'exerce une fabrication [physique, verbale 
ou mentale] contre cette cause de stress, alors de la fabrication de l'effort naît la 
dépassion. Lorsque je regarde cette cause de stress avec équanimité, le développement de 
l'équanimité engendre la dépassion. » Alors, il exerce une fabrication contre la cause du 
stress pour laquelle la dépassion vient de la fabrication de l'effort, et développe 
l'équanimité à l'égard de la cause du stress pour laquelle la dépassion vient du 
développement de l'équanimité. Ainsi, le stress provenant de la cause du stress où il y a de 
la dépassion provenant de la fabrication de l'effort est épuisé, et le stress provenant de la 
cause du stress où il y a de la dépassion provenant du développement de l'équanimité est 
épuisé.

« De plus, le moine remarque ceci : ‘Lorsque je vis selon mon plaisir, les qualités 

2002



malhabiles augmentent en moi et les qualités habiles diminuent. En revanche, lorsque je 
fournis un effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en moi et les 
qualités habiles augmentent. Pourquoi ne fournirai-je pas un effort stressant et 
douloureux ?’ Il fournit un effort stressant et douloureux, et pendant qu'il fournit cet 
effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en lui, tandis que les 
qualités habiles augmentent. Plus tard, il ne fournira plus d’effort stressant et 
douloureux. Pourquoi en est-il ainsi ? Parce qu'il a atteint le but pour lequel il fournissait 
cet effort stressant et douloureux. C'est pourquoi, plus tard, il ne fournira plus cet effort 
stressant et douloureux.

« Supposons qu'un fleurettiste chauffe et réchauffe la tige d'une flèche entre deux 
flammes, la rendant droite et souple. Plus tard, il ne chauffera plus la flèche entre deux 
flammes, ce qui la rendra droite et souple. Pourquoi en est-il ainsi ? Parce qu'il a atteint le 
but pour lequel il chauffait et réchauffait la flèche. C'est pourquoi, plus tard, il ne 
chauffera plus la flèche entre deux flammes, la rendant droite et souple.

« De la même manière, le moine remarque ceci : ‘Lorsque je vis selon mon plaisir, les 
qualités malhabiles augmentent en moi et les qualités habiles diminuent. En revanche, 
lorsque je fournis un effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en 
moi et les qualités habiles augmentent. Pourquoi ne fournirai-je pas un effort stressant et 
douloureux ?’ Il fournit un effort stressant et douloureux, et pendant qu'il fournit cet 
effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en lui, tandis que les 
qualités habiles augmentent. Plus tard, il ne fournira plus d’effort stressant et 
douloureux. Pourquoi en est-il ainsi ? Parce qu'il a atteint le but pour lequel il fournissait 
cet effort stressant et douloureux. C'est pourquoi, plus tard, il ne fournira plus cet effort 
stressant et douloureux.

« C'est ainsi que la lutte est fructueuse, que l'effort est fructueux » - MN 101

§ 16. « Et comment sati est-il le principe directeur? En ayant sati bien établi en soi 
que : ‘j’achèverai tout entraînement relatif à la conduite juste qui n’est pas encore achevé, 
ou je protégerai avec discernement tout entraînement relatif à la conduite juste qui est 
achevé’. En ayant sati bien établi en soi que : ‘j’achèverai tout entraînement relatif aux 
principes de base de la vie sainte qui n’est pas encore achevé, ou je protégerai avec 
discernement tout entraînement relatif aux principes de base de la vie sainte qui est 
achevé.’ En ayant sati bien établi en soi que : ‘j’examinerai avec discernement tout 
Dhamma qui n’a pas encore été examiné, ou je protégerai avec discernement tout 
Dhamma qui a été examiné.’ En ayant sati bien établi en soi que : ‘je percevrai par 
l’affranchissement tout Dhamma qui n’a pas encore été perçu, ou je protégerai avec 
discernement tout Dhamma qui a été perçu.’

« Voilà comment sati est le principe directeur. » – AN 4:245

2012



§17. « Moines, six qualités conduisent au déclin d'un moine en formation. Quelles 
sont ces six qualités ? Se complaire dans le travail, se complaire dans la conversation, se 
complaire dans le sommeil, se complaire dans l'enchevêtrement, ne pas garder ses facultés 
sensorielles, ne pas connaître la modération dans la nourriture. Ces six qualités 
conduisent au déclin d'un moine en formation. » - AN 6:31

§18. « Moines, doté de six qualités, un moine demeure dans l'ici et maintenant avec 
une abondance de plaisir et de bonheur, et sa source pour la fin des fermentations a été 
activée. Quelles sont ces six qualités ?

« Il y a le cas où un moine est quelqu'un qui se plaît dans le Dhamma, quelqu'un qui 
se plaît à développer (des qualités habiles) et à abandonner (des qualités malhabiles), 
quelqu'un qui se plaît dans l'isolement, quelqu'un qui se plaît dans l'absence d'affliction, 
quelqu'un qui se plaît dans la non-objectivation [nippapañca] ".

« Doté de ces six qualités, un moine demeure dans l'ici et maintenant avec une 
abondance de plaisir et de bonheur, et sa source pour la fin des fermentations a été 
activée. » - AN 6:78

2022



Glossaire

Ajaan (thaï) : maître, mentor.
Arahant : un “ être digne ” ou “ être pur ”; une personne dont l’esprit est libéré de toute souillure 

et qui n’est donc plus destinée à une future renaissance. Un titre utilisé pour décrire le Bouddha ainsi 
que le niveau le plus élevé atteint par ses nobles disciples.

Bhava : devenir. Une identité endossée à l’intérieur d’un monde d’expérience particulier. Les trois 
niveaux de devenir se trouvent aux niveaux de la sensualité, de la forme et du sans-forme.

Bodhisatta: “ un être (qui chemine) vers l’éveil ” ; le terme employé pour décrire le Bouddha 
avant qu’il ne devienne Bouddha, depuis son aspiration originelle jusqu’au moment de son éveil total. 
En sanskrit : Bodhisattva.

Brahmā : habitant des niveaux d’existence célestes supérieurs de la forme ou du sans-forme.
Brahmane : membre de la caste des prêtres, qui se disait être la plus haute caste de l’Inde, en se 

basant sur la naissance.
Brahmavihāra : une attitude mentale qui, quand elle est développée à un niveau où elle peut 

être étendue à tous les êtres sans limite, conduit à la renaissance dans l’un des mondes des Brahmās. Il y 
en a en tout quatre : la bienveillance illimitée (mettā), la compassion illimitée (karuṇā), la joie 
empathique illimitée (muditā) et l’équanimité illimitée (upekkhā).

Citta : esprit ; cœur 
Deva (devatā) : littéralement, “ être qui brille ”. Habitant des niveaux subtils de la sensualité, de la 

forme et du sans-forme, qui vit dans des mondes d’existence soit terrestres, soit célestes.
Dhamma : (1) évènement, action ; (2) phénomène en tant que tel ; (3) qualité mentale ; (4) 

doctrine, enseignement ; (5) nibbāna (bien qu’il y ait des passages qui décrivent nibbāna comme 
l’abandon de tous les dhammas). En sanskrit : dharma.

Dukkha : stress ; souffrance.
Gotama: le nom de clan du Bouddha.
Jhāna : absorption mentale. État de forte concentration où l’esprit est focalisé sur une sensation 

ou une notion mentale unique.
Kamma : (1) action intentionnelle ; (2) résultat des actions intentionnelles. En sanskrit : karma.
Khandha : agrégat ; les phénomènes physiques et mentaux tels qu’ils sont directement 

expérimentés ; le matériau brut de votre conception du soi : rūpa, la forme physique ; vedanā, les 
sensations de plaisir, de douleur ou de ni plaisir ni douleur ; saññā, les perceptions, les étiquettes 
mentales ; saṅkhāra, les fabrications, les constructions mentales ; et viññāṇa, la conscience 
sensorielle, l’acte de prendre note des données sensorielles et des idées à mesure qu’elles se produisent. 
En sanskrit : skandha.

Mettā : bienveillance (voir brahmavihāras).

203



Nibbāna : littéralement, le “ déliement ” de l’esprit de la passion, de l’aversion et de l’illusion, ainsi 
que du cycle de la mort et de la renaissance. Ce terme désignant aussi l’extinction d’un feu, il véhicule 
des connotations de calme, de fraîcheur et de paix. En sanskrit : nirvāṇa.

Pali : la langue du plus ancien Canon des enseignements du Bouddha.
Samādhi : concentration ; centrage de l’esprit.
Saṁsāra : transmigration ; le processus d’errance au travers d’états de devenir répétés, et de la 

naissance et la mort qui les accompagnent.
Saṁvega : sentiment de consternation, et même de terreur, à la réalisation de l’insignifiance et de 

la futilité de la vie telle qu’elle est ordinairement vécue, combiné à un fort sentiment d’urgence à la 
nécessité de trouver l’échappatoire.

Saṅgha : 1) au niveau conventionnel (sammati), ce terme désigne les communautés de moines 
et de nonnes bouddhistes. 2) Au niveau idéal (ariya), il désigne les disciples du Bouddha, ordonnés 
ou laïcs, qui ont atteint au moins l’entrée dans le courant, le premier stade de l’éveil.

Saṅkhāra : fabrication (voir khandha).
Soutta : discours.
Upekkhā : équanimité (voir brahmavihāra).
Vinaya : la discipline monastique, dont les règles et la tradition comportent six volumes 

imprimés. Le terme employé par le Bouddha lui-même pour la religion qu’il a enseignée était : “ ce 
Dhamma-Vinaya ”.

Vipassanā : vision pénétrante ; voir clairement les processus de fabrication dans l’esprit, dans le 
but de développer la dépassion à l’égard de ces processus.

Wat (thaï) : monastère.

204


