


Dompter le Désir

Thanissaro Bhikkhu
(Geoffrey DeGraff)

FOR FREE DISTRIBUTION



Préface

En avril dernier, les membres du Refuge, un groupe bouddhiste situé pres de
Marseille, m'ont invité & animer une retraite de dix jours sur le theme de l'utilisation
habile du désir dans la pratique bouddhiste. C'est un sujet qui suscite beaucoup de
confusion, j'ai donc pensé qu'il serait utile de I'aborder lors de cette retraite. Comme le
Bouddha a identifié trois types de désir comme étant a l'origine de la souffrance et du
stress, beaucoup de gens ont conclu hativement qu'il condamnait toutes formes de désir.
Cependant, il a en fait enseigné que les désirs habiles — visant & abandonner les causes de
la souffrance et & développer des qualités mentales menant 4 la fin de la souffrance -
jouent un rdle crucial sur la voie vers le bonheur ultime de nibbana, ou déliement. En
fait, le désir de mettre fin 4 la souffrance joue un réle si prépondérant dans l'orientation
de la voie que tous les autres enseignements du Bouddha, y compris ses enseignements
sur le soi et le monde, sont congus pour servir ce désir et atteindre son but : un bonheur si
grand qu'il met fin 4 tout besoin de désirs, quels qu'ils soient.

Pour cette retraite, je me suis concentré sur les enseignements dans lesquels le
Bouddha préconise le plus clairement I'adoption de valeurs conformes au désir de mettre
fin 4 la souffrance — telles que les quatre déterminations et les six objets de délectation
— et sur les enseignements dans lesquels il recommande les techniques et les stratégies
pour atteindre le but de ce désir, telles que le noble octuple sentier et les quatre bases du
succes.

Les enseignements de la retraite ont été présentées en deux séries : une série en soirée
sur le role du désir habile, et une série en matinée sur les questions pratiques qui se posent
dans la méditation, et en particulier dans la pratique de la concentration. Chaque apres-
midi, il y avait une période de questions-réponses concernant les questions soulevées par
les enseignements et les expériences de méditation des participants a la retraite.

Le présent ouvrage est basé sur les deux séries d’enseignements ainsi que sur certaines
des questions et réponses présentées par ordre chronologique. Les enseignements, les
questions et les réponses ont été éditées et développées afin de couvrir les principaux
thémes de la retraite plus completement que je n'ai pu le faire sur place.

Les enseignements s'inspirent des souttas, ou discours, du Canon pali, ainsi que des
écrits et des enseignements des ajaans, ou enseignants, de la tradition thaie de la forét,
dans laquelle j'ai été formé. Pour les personnes qui ne connaissent pas le Canon, j'ai
ajouté des passages tirés des discours a la fin du livre afin d'étoffer certains des points
abordés. Ceux-ci sont suivis d'un glossaire des termes pali.

Pour ceux qui ne connaissent pas la tradition thaie de la forét, sachez qu'il s'agit d'une
tradition de méditation fondée a la fin du XIXe et au début du XXe siecle par Ajaan Sao



Kantasilo et Ajaan Mun Bharidatto. Les ajaans mentionnés dans les enseignements ont
tous été formés par Ajaan Mun. Parmi eux, Ajaan Fuang Jotiko et Ajaan Suwat Suvaco
ont été mes maitres. Ajaan Fuang, bien qu'il ait passé quelque temps aupres d'Ajaan
Mun, a été formé principalement par l'un de ses étudiants, Ajaan Lee Dhammadharo.

De nombreuses personnes ont contribué a la préparation de ce livre. Je tiens tout
particulierement a remercier les membres de Le Refuge qui ont rendu cette retraite
possible, mon interprete, Khamano Bhikkhu (Than Lionel), ainsi que Jean-Paul et
Tadum Bernier et Philippe et Watthani Cortey-Dumont, qui m'ont hébergé pendant
mon sé¢jour en France. Ici, en Amérique, Addie Onsanit a préparé la transcription des
enseignements, et les moines du monastere ont aidé a lui donner sa forme définitive.
Toute erreur dans le livre est bien stir de ma responsabilité.

Thanissaro Bhikkhu
(Geoffrey DeGraff)

METTA FOREST MONASTERY
NOVEMBRE 2025

Abréviations

AN  Anguttara Nikaya
DN Digha Nikaya

Iei  Itivuttaka

MN Majjhima Nikaya
Mv  Mahavagga

SN Samyutta Nikaya

Sn Sutta Nipata

Ud Udana



21 AVRIL 2025, SOIR

Introduction

Bonsoir et bienvenue a notre retraite. C’est toujours un plaisir d’étre ici avec vous.
J espere que cette expérience vous sera profitable.

Comme vous |’avez sans doute remarqué, le titre de la retraite est « Le désir ». En
réalité, ce titre est trompeur. Le désir n’est pas une chose monolithique. Nous avons
beaucoup de désirs, et au cours de cette retraite, nous en aborderons de nombreux, pas
seulement un seul.

Vous avez peut-étre entendu dire que le Bouddha affirmait que tous les désirs étaient
mauvais, mais il n’a jamais dit cela. Il a dit que le désir était a la base de toutes nos
expériences. Selon ses propres mots, « tous les phénomenes sont enracinés dans le désir
». Comme nous le découvrirons au cours de cette retraite, chaque instant est composé de
désirs qui fabriquent des expériences, et ce de maniere habile ou malhabile. Nous ne
sommes pas de simples récepteurs passifs d’impressions sensorielles provenant de
I’extérieur. A chaque instant, nous recherchons quelque chose, poussés par le désir, et
tout ce qui nous parvient par les sens est filtré par nos désirs.

Comme nous avons de nombreux désirs différents, et que chaque désir est comme
une petite fleche pointant dans une certaine direction — vers le haut ou vers le bas, vers la
droite ou vers la gauche —, nous constatons souvent que nos désirs s’ opposent les uns aux
autres, provoquant un déchirement intérieur. Le Bouddha a cependant découvert que
nous pouvons rendre nos désirs plus cohérents et qu’il existe méme des désirs si habiles
qu’ils peuvent nous aider & mettre fin 4 la souffrance.

La question n’est donc pas de mettre de c6té ou d’abolir nos désirs. Il ne s’agit pas
non plus d’apprendre simplement a vivre en paix avec eux. Il s’agit plut6t de déterminer
quels désirs sont habiles et lesquels ne le sont pas, et de donner plus d’énergie et de
pouvoir a nos désirs habiles, afin de les rendre encore plus habiles, tout en refusant de
nourrir ceux qui sont malhabiles.

La recommandation du Bouddha pour gérer tous nos désirs éparpillés est de trouver
le meilleur désir possible, qui est de mettre fin 4 la souffrance, et de lui donner la priorité.
Ensuite, nous faisons en sorte que tous nos autres désirs s’y conforment.

Ce désir global ne nous est pas vraiment étranger. Il sous-tend implicitement tous nos
autres désirs. Chaque désir vise une forme ou une autre de bonheur. Le probleme est que
chaque désir est influencé par différentes idées sur ce qu’est le bonheur et comment le
trouver, et certaines de ces idées peuvent étre trés erronées.

Nous devons donc apprendre a discipliner nos désirs.

Cet entrainement doit d’abord se concentrer sur le fait que nos idées du bonheur



promettent souvent des résultats rapides mais éphémeres, sans tenir compte du long
terme. Comme I’a dit le Bouddha, le début de la sagesse consiste & penser au long terme
et 4 se poser la question suivante : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, meénera a mon bien-
étre et 3 mon bonheur 4 long terme ? » Cette question est sage, car elle vous permet de
réaliser :

e premicrement, que votre bonheur dépend de vos actions ;

o deuxiemement, que le bonheur a long terme est possible ; et

o troisi¢mement, que le bonheur 4 long terme est préférable au bonheur a court
terme.

Cela semble tres simple, voire presque trop simple. Un érudit britannique a un jour
traduit un verset du Dhammapada qui met I’accent sur ce point : « Sivous voyez qu’un
bonheur a long terme vient du fait de renoncer 2 un bonheur a court terme, la personne
sage choisit le long terme plutdt que le court terme. » Ce traducteur a ajouté une note de
bas de page disant : « Cela ne peut pas étre le sens de ce verset. C’est trop simple. » Oui,
c’est simple, mais la question est : combien d’entre nous vivent réellement selon ce
principe ? Trop souvent, nous optons pour le court terme et nous nous disons : « Pour le
long terme les choses se feront d’elles-mémes. »

Le but de cette retraite est donc de vous enseigner la sagesse nécessaire pour
hiérarchiser vos désirs et donner la priorité au long terme.

L’une des raisons pour lesquelles nous ne pensons pas au long terme est que notre
société veut que nous nous focalisions sur le court terme. Elle peut ainsi nous vendre
davantage de ses produits. Combien de publicités avez-vous déja vues qui promettent «
le bonheur a long terme » ? L’accent est plutdt mis sur la satisfaction immédiate que
vous pouvez obtenir dés maintenant en achetant leurs produits. La société humaine
fonctionne ainsi depuis longtemps, mais I’une des particularités du Bouddha était qu’il
ne cédait pas a la pression sociale.

La réaction courante est de penser : « Le bonheur 4 long terme est impossible, alors
autant me concentrer sur le court terme. » Mais le Bouddha a décidé de se focaliser
systématiquement sur le long terme et de voir jusqu’ou il pouvait aller. Il était préc a
renoncer a tout ce qui pouvait I’empécher d’atteindre le bonheur a long terme. Il a essayé
de nombreuses voies différentes jusqu’a ce qu’il trouve celle qui mene au bonheur total
et met fin a toute souffrance. Et ¢’est quelque chose dont les étres humains sont capables.
Il n’a pas trouvé cette voie parce qu’il était un étre divin unique en son genre. Il a
simplement pris les qualités que nous avons tous en nous a I’état de potentiel et leur a
consacré toute son énergie : des qualités telles que la résolution, I’ardeur et la vigilance.
Ce sont ces trois qualités, disait-il, qui lui ont permis d’atteindre I’éveil.

La voie commence donc par donner la priorité & votre désir de mettre finala



souffrance et vous donne des informations sur la mani¢re d’y parvenir. En d’autres
termes, elle vous donne un ensemble de valeurs — 4 savoir que la fin de la souffrance est
possible et qu’elle en vaut vraiment la peine — et vous indique les étapes et les techniques
nécessaires pour y parvenir.

Accepter ces valeurs et suivre ces étapes signifie que vous devrez abandonner certaines
vieilles habitudes qui vous sont cheres. Les enseignements du Bouddha ne se limitent
donc pas a la transmission d’informations. Lorsque les textes décrivent la maniere dont il
enseignait aux autres, ils utilisent quatre verbes : il instruisait, exhortait, stimulait et
encourageait — une part d’information pour trois parts d’encouragement. Lorsque je
traduisais les enseignements des maitres de la forét, j’ai constaté que la proportion ¢était a
peu pres la méme chez eux. Un peu d’information, beaucoup d’encouragements.

Que signifie donner la priorité a la fin de la souftrance ? Cela signifie que vous devez
passer en revue vos autres désirs pour voir lesquels sont en accord avec cet objectif et
lesquels ne le sont pas. Cela peut sembler un peu trop cérébral, mais en réalité, nous nous
livrons tout le temps & un processus de sélection de ce type. Comme je I’ai di, le
Bouddha a vu que chaque instant est enraciné dans le désir. Et comme nos désirs vont
dans différentes directions, nous jugeons constamment lesquels valent la peine d’étre
poursuivis et lesquels ne le valent pas. Souvent, nous portons un jugement émotionnel,
inconsciemment. Le Bouddha nous demande simplement de le faire de maniére plus
consciente et d’apporter un peu plus de sagesse et une perspective plus large 2 nos
jugements.

Il recommande un programme d’entrainement en plusieurs étapes pour hiérarchiser
nos désirs. A chaque étape, vous constaterez que tous les désirs que I’on vous demande de
cultiver sont nobles et honorables : le désir de développer des qualités telles que le
discernement, la vérité, la vertu, le renoncement, la bienveillance universelle et le calme.
Comme ’a dit le Bouddha, la voie est admirable au début, admirable au milieu,
admirable 4 la fin. C’est donc une bonne voie a suivre, méme si vous n’allez pas jusqu’au
bout.

C’est un point que nous soulignerons a plusieurs reprises au cours de la retraite. Vous
déciderez peut-étre que la fin totale de la souffrance est un peu trop lointaine pour vous,
mais rappelez-vous que chaque pas que vous faites dans cette direction vous ménera a un
plus grand bonheur et 4 un plus grand bien-étre. Je ne vous demande pas a tous
d’atteindre I’éveil d’ici la fin de la retraite, mais chaque pas que vous ferez dans la bonne
direction en vaudra la peine.

Vous devez également garder a I’ esprit que certains désirs peuvent étre utiles a un
certain stade de la voie et constituer des empéchements & un autre. Autrement dit, 2
certains stades vous devez vous concentrer sur le développement de certaines qualités que
vous devrez ensuite abandonner a un stade ultérieur. Vous devez donc réfléchir de



maniére stratégique. En fait, la voie dans son ensemble est stratégique. C’est une voie
fabriquée qui mene a un but non fabriqué, une voie nourrie par le désir qui mene a un
but si satisfaisant qu’il met fin 4 tout besoin de désirs supplémentaires.

Cependant, I’état d’absence de désir ne peut étre cloné. Autrement dit, vous ne
pouvez pas dire : « D’accord, j’accepterai tout tel quel, je n’aurai pas de désir que les
choses soient différentes, et ce sera la fin de la souffrance. » Cela ne marche pas. Le
Bouddha ne vous demande pas de prétendre que vous n’avez pas de désirs. Il vous offre
quelque chose de si satisfaisant que lorsque vous I’atteindrez, vous n’aurez plus besoin de
désir. Vous avez peut-€tre entendu certains décrire la voie comme « la voie d’étre éveillé
», dans laquelle vous imitez les qualités d’une personne éveillée telles que vous les
comprenez. Mais la voie du Bouddha n’est pas une voie d’imitation ou de faux-semblant.
Elle exige de ’honnéteté et de la sincérité, d’apprendre & vraiment vous connaitre pour
voir a quel point vos désirs sont profonds. En fait, vous serez surpris de découvrir a quel
point les désirs régissent tout ce qui se passe dans votre esprit.

La véritable voie consiste donc & admettre que vous avez des désirs et 3 apprendre a les
utiliser de maniere stratégique.

Ce que je dis ici peut différer de ce que vous avez entendu, a savoir que nous ne
pouvons avoir aucun désir sur la voie, que nous devons laisser la voie se dérouler d’elle-
méme, et que le désir de vouloir que les choses différentes de ce qu’elles sont est la cause
de la souffrance. Il est vrai que le Bouddha a dit qu’il existe trois types de désirs qui
causent la souffrance. Mais lorsque vous voulez apprendre des enseignements du
Bouddha, vous devez écouter attentivement ses paroles et observer attentivement ses
actions. Méme s’il dit que les trois types de désir causent la souffrance, il dit aussi qu’il
existe des types de désir qui font partie de la voie. Le désir de développer des qualités
habiles et le désir d’abandonner les qualités malhabiles, par exemple, font partie de
Ieffort juste.

Quant 4 ses actions, le Bouddha n’a pas passé sa vie a simplement accepter les choses.
§’il s’était contenté d’accepter les choses, il serait resté dans le palais. Il a compris qu’il
devait changer ses actions et son comportement s’il voulait trouver le vrai bonheur.
Apres avoir trouvé ce bonheur, il ne s’est pas satisfait de s’étre changé lui-méme. Il a
également changé le monde. Une fois I’éveil atteint, il ne s’est pas contenté de rester assis
sous I’arbre de la Bodhi. Il a passé 45 ans a parcourir le nord de I’Inde a pied, a la
recherche de personnes qui pourraient bénéficier de ses enseignements et a essayer de les
formuler de maniére a ce qu’elles soient disposées a les mettre en pratique.

De plus, il voulait établir une religion qui durerait plusieurs siecles. Prenez, par
exemple, les regles qu’il a établies pour les moines et les nonnes. I faut lire histoire de
I’origine de ces régles pour se rendre compte du nombre de problémes auxquels il a d
faire face : des brahmanes qui ne voulaient pas s’essuyer les fesses aux nonnes qui



essayaient de tuer un moine. Il existe des milliers de regles de ce type. Pouvez-vous
imaginer devoir passer votre temps a gérer ce genre de choses ? Le voila qui essaie
d’enseigner le Dhamma afin que les gens puissent atteindre I’éveil, et les nonnes
prennent des pierres et essaient de détruire la hutte d’un moine. Quant aux moines,
certains d’entre eux s’ exhibaient devant les nonnes.

Il a dit qu’il allait établir la religion pour qu’elle dure plusieurs si¢cles. On ne fait pas
cela sans une forte détermination. Ainsi, tant dans ses paroles que dans ses actions, le
Bouddha incarne le principe selon lequel certains désirs, méme tres forts, peuvent étre
habiles, I’'important étant d’apprendre  les utiliser de maniére stratégique afin d’obtenir
les meilleurs résultats possibles.

Cette stratégie consistant & utiliser le désir pour surmonter le désir se retrouve dans
de nombreuses parties du Canon. Je vais vous donner deux exemples.

Le premier est I’image de la traite d’une vache. Certaines personnes essaient de traire
la vache en tordant sa corne. Elles tordent et n’obtiennent pas de lait. Elles tordent plus
fort, mais n’obtiennent toujours pas de lait. Certaines d’entre elles se disent alors : «
Arrétons de tordre la corne. » Elles s”assoient 13, abandonnant I’idée d’ obtenir du lait, et
trouvant satisfaction dans le simple fait d’étre conscientes de la vache. Certes, étre
conscient de la vache met fin au harcelement de I’animal, et ¢’est beaucoup plus facile
pour vous, mais cela ne vous permettra pas d’obtenir le lait qui se trouve bien dans la
vache. Vous devez simplement trouver la bonne partie de la vache ot tirer. La question
n’est donc pas de ne faire aucun effort et de n’avoir aucun désir, mais plutot de
concentrer vos efforts et vos désirs au bon endroit.

Le deuxieme exemple est tiré d’un passage ou le vénérable Sariputta s’adresse 3 un
groupe de moines s’apprétant a se rendre dans un endroit ot le bouddhisme n’a jamais
été enseigné auparavant. Il leur demande : « Si les sages de cet endroit vous demandent :
« Qu’enseigne le Bouddha ? », que répondrez-vous ? » Ils répondent : « Nous
aimerions bien savoir ce que vous vous leur diriez. » Il répond que la premiere chose
qu’il dirait serait : « Notre maitre enseigne la subjugation du désir et de la passion. » Il
explique ensuite pourquoi la subjugation du désir et de la passion est une bonne chose. Et
ce faisant il explique pourquoi quelqu’un aurait envie faire cela. Il montre aux moines
comment susciter chez leurs auditeurs le désir de suivre I’enseignement.

Ainsi, méme si nous essayons de mettre fin au désir, nous utilisons le désir pour y
parvenir. Apres tout, la voie est quelque chose que vous devez faire, et pour y arriver, vous
devez vouloir le faire. Ce n’est pas un champignon qui pousse tout seul dans la forét.

Une partie importante de cette retraite consistera & maitriser les techniques de la
concentration juste, [’un des facteurs importants de la voie, ce qui nécessitera de cultiver
le désir de vouloir amener ’esprit dans cet état de concentration et de 'y maintenir.



10

Nous faisons cela en partie pour nous mettre dans le bon état d’esprit pour suivre la voie,
et en partie pour mettre I’ esprit dans la bonne position pour s’ observer clairement. Pour
progresser sur la voie, vous devrez étre capable d’observer vos propres actions, de voir ce
qui fonctionne et ce qui ne fonctionne pas pour mettre un terme aux causes de la
souffrance. Cela exigera d’étre alerte, concentré, doté de sati et d’un fort sentiment de
bien-étre. Le bien-étre est nécessaire pour calmer votre faim de plaisirs immédiats. Ce
sont 14 les qualités que développe la concentration quand elle est juste.

L’organisation de la retraite sera la suivante : méditation pendant la majeure partie de
la journée, enseignements sur le theme du désir habile le soir et enseignements sur la
méditation le matin. Il y aura une session de questions-réponses I’apres-midi. Nous vous
fournirons des feuilles de papier sur lesquelles vous pourrez écrire vos questions et les
déposer dans le bol. Je ne peux pas garantir que nous répondrons a toutes les questions —
lors de la derniére retraite, il y a eu des jours ot le bol contenait une énorme pile — mais
nous essaierons de répondre a toutes les questions pertinentes au théme de la retraite.

Donc, plutdt que d’encombrer votre esprit avec davantage d’informations ce soir,
j’aimerais que nous nous asseyions un moment en méditation, focalisés sur la respiration.
Cela vous mettra dans les meilleures conditions possible pour retirer le plus grand
bénéfice de cette retraite.

M¢éditation guidée

Fermez les yeux et mettez-vous en position. Faites venir a ’esprit des pensées de
bienveillance. Avoir de la bienveillance, ¢’est souhaiter trouver un bonheur vrai. C’est
une qualité que le Bouddha a mis en lien avec le discernement. Il a dit qu’a chaque fois
que vous éprouvez de la malveillance envers quelqu’un, c’est le signe que vos vues sont
fausses. Et comme le but de ses enseignements est de trouver le bonheur véritable, la
bienveillance sous-tend toutes les autres perfections.

Alors, commencez par avoir de la bienveillance pour vous-méme. Dites-vous, “ Puissé-
je étre véritablement heureux. ” Et réfléchissez a ce que cela veut dire. Le bonheur ne
vient pas simplement d’un souhait, il vient de nos actions. Donc, lorsque vous exprimez
de la bienveillance envers vous-méme, vous vous dites, “ Puissé-je comprendre les causes
du bonheur véritable et étre capable d’agir en conséquence. ”

Ensuite, dirigez cette pensée vers d’autres personnes. Commencez par celles qui vous
sont proches : votre famille, vos amis. Puissent-ils eux aussi trouver le bonheur véritable.

Puis, laissez cette pensée se propager vers des cercles de gens de plus en plus larges :
Vers ceux que vous connaissez et que vous aimez bien, vers ceux que vous aimez bien sans
trop les connaitre, vers les personnes envers lesquelles vous étes plus neutre, et vers les



gens que vous n’aimez pas. Rappelez-vous que méme si ces personnes ont causé beaucoup
de tort, vous pouvez quand méme souhaiter qu’ils changent leur comportement ; et ¢a,
c’est un veeu que vous pouvez faire pour tout le monde sans étre hypocrite.

Laissez ces pensées de bienveillance se propager méme vers les gens que vous ne
connaissez pas. Et pas seulement les gens, les étres vivants de toutes sortes, dans toutes les
directions — a’est, a1’ ouest, au nord, au sud, au-dessus, en dessous, vers I’infini.
Puissions-nous tous trouver le bonheur véritable dans notre cceur.

A présent, portez votre attention sur la respiration. Le mot respiration dans ce
contexte ne veut pas seulement dire I’air qui entre et qui ressort des poumons. Il désigne
également le flux d’énergie qui circule dans le corps, et ce a plusieurs niveaux. Au niveau
le plus évident, il y a le flux d’énergie qui permet a I’air d’entrer et de ressortir des
poumons. Donc, prenez quelques longues respirations et essayez de voir ol vous sentez
cette énergie respiratoire. Si les longues respirations vous sont plaisantes, continuez sur ce
rythme. Si ce n’est pas confortable, vous pouvez en changer. Essayez différents types de
respiration afin de voir ce qui convient le mieux au corps en ce moment : longue ou
courte, rapide ou lente, profonde ou peu profonde, lourde ou légere.

Si des pensées qui ne sont pas liées a la respiration détournent votre attention,
abandonnez-les immédiatement et vous vous retrouvez présent a votre respiration. Si
votre esprit s’ égare dix fois, ou méme cent fois, ramenez-le dix fois ou cent fois. Ne vous
laissez pas décourager. Chaque fois que vous revenez, récompensez votre effort en
prenant une inspiration particulierement satisfaisante. De cette fagon, ’esprit sera plus
enclin & vouloir revenir a la respiration. Si vous avez des douleurs dans le corps, ou
qu’elles soient, ne vous focalisez pas dessus. Concentrez-vous au contraire la ot les
sensations sont agréables.

Lorsque la respiration devient plaisante, le danger est d’avoir tendance 4 abandonner
le souffle pour suivre le plaisir, ce qui vous fait perdre la base de votre concentration.
C’est pourquoi, afin de contrecarrer cette tendance, des que la respiration devient
confortable, la prochaine étape consiste & inspirer et a expirer en étant conscient du corps
tout entier. Et le premier pas dans cette direction est d’observer les sensations de la
respiration dans différentes parties du corps, section par section.

Commencez autour du nombril. Localisez cette partie du corps dans votre esprit.
Observez-la pendant quelque temps en inspirant et en expirant, afin de voir quel type de
respiration convient le mieux a cet endroit. Si vous ressentez une tension ou une pression
quelconque, laissez-les se détendre et se dissiper. Respirez de maniére a ce qu’aucune
nouvelle tension ne se forme pendant I’inspiration, et sans vous crisper pendant
I expiration.

A présent, fixez votre attention vers la droite, vers le coté droit de I’abdomen, et
suivez les mémes étapes a cet endroit. Premi¢rement, localisez cette partie du corps dans

11



12

votre esprit. Deuxi¢mement, observez-la pendant quelque temps en inspirant et en
expirant afin de voir quel type de respiration convient le mieux a cet endroit. Et
troisitmement, si vous ressentez une tension ou une pression quelconque, laissez-les se
détendre.

Maintenant, déplacez votre attention vers la gauche, vers le coté gauche de
I’abdomen, et suivez les trois mémes étapes a cet endroit.

A présent, portez votre attention sur le plexus solaire, juste 4 la pointe du sternum, et
procédez de la méme fagon.

Maintenant, déplacez votre attention vers la droite, vers le flanc droit.

Puis vers la gauche, vers le flanc gauche.

Ensuite, fixez votre attention au milieu de la poitrine. Essayez d’étre particulierement
sensible 4 |’ énergie respiratoire autour du cceur, et respirez d une maniére qui soit tres
apaisante pour cet endroit.

A présent, déplacez votre attention vers la droite, 4 I”endroit ot la poitrine et I’épaule
se rencontrent.

Et ensuite, au méme endroit sur la gauche.

Maintenant, fixez votre attention au bas de la gorge.

A présent, portez votre attention au milieu de la téte. Inspirez et expirez en imaginant
que I’ énergie respiratoire entre de partout dans la téte : pas seulement par le nez, mais
aussi par les yeux, les oreilles, par [’arriere de la téte, descendant depuis le sommet du
crine, et allant jusqu’au fond du cerveau. Laissez se dissiper toutes les formes de tension
que vous pouvez ressentir n’importe ou dans la téte : autour de la machoire, autour du
front, autour des yeux et dans la nuque.

Maintenant, fixez votre attention a la base du cou, juste au bas du crane. Lorsque vous
inspirez, imaginez que |’énergie respiratoire entre par la nuque, descend le long du cou,
traverse les épaules, les bras, jusqu’au bout des doigts. Lorsque vous expirez, imaginez que
I’énergie se propage dans I’air par les pores de la peau depuis toutes ces parties du corps.

A mesure que vous développez votre sensibilité A ces endroits du corps, si vous vous
apercevez qu’ un coté a accumulé plus de tension que Iautre, laissez ce coté se détendre et
faites en sorte qu’il reste détendu tout au long de I’inspiration, et tout au long de
I expiration.

Une fois que les formes de tension les plus évidentes commencent a se dissiper, voyez
si vous arrivez a détecter des niveaux de tension plus subtils qui étaient jusqu’alors
dissimulés par ces couches plus grossieres. Laissez se détendre méme les tensions les plus
infimes que vous parvenez a déceler.

A présent, tout en maintenant votre attention sur la nuque, inspirez en imaginant
cette fois-ci que I’énergie pénetre a cet endroit et descend des deux cotés de la colonne
vertébrale, jusqu’au coccyx. Puis expirez en imaginant que I’ énergie se propage dans I’air



depuis la colonne vertébrale toute entiere. Et la encore, si vous remarquez que le dos a
accumulé plus de tension d’un c6té que de I"autre, laissez ce coté se détendre. Et essayez
de devenir de plus en plus sensible aux formes de tensions les plus infimes qui peuvent
apparaitre dans cette partie du corps. Dés que vous parvenez a les détecter, laissez-les se
détendre.

Maintenant, fixez votre attention sur le coccyx. Lorsque vous inspirez, imaginez que
I’énergie pénetre a cet endroit et descend  travers les hanches, le long des jambes,
jusqu’au bout des doigts de pied. Puis expirez en visualisant I’énergie se propageant dans
Iair depuis ces parties du corps. Et la encore, s’il y a plus de tension d’un c6té que de
I’autre, laissez ce coté se détendre et faites en sorte qu’il reste détendu, tout au long de
I'inspiration et de I’expiration. Lorsque vous explorez ces parties du corps, essayez de
détecter des formes de tension toujours plus subtiles et laissez-les se dissoudre.

Vous avez a présent terminé un cycle complet d’examen du corps. Si vous méditez
tout seul, vous pouvez recommencer ce cycle autant de fois que vous le désirez. Mais pour
I’instant, choisissez un endroit du corps qui vous semble particuli¢rement agréable ou
intéressant. Laissez votre attention s’ établir a cet endroit, puis, se propager et remplir
tout le corps, de fagon a étre conscient du corps tout entier lorsque vous inspirez, et du
corps tout entier lorsque vous expirez.

Le champ de votre attention aura tendance a se rétrécir, particulierement pendant
I’expiration, alors répétez-vous a chaque fois que vous inspirez et expirez : “le corps tout
entier, le corps tout entier. ” Laissez votre respiration trouver le rythme qui lui convient.
Il n’y a rien d’autre que vous ayez a faire en ce moment, rien auquel vous devez penser.
Votre devoir est simplement de maintenir cette attention centrée, mais vaste. Elle a le
pouvoir de soigner le corps et de soigner Iesprit, et elle procure une bonne fondation
pour le développement de la vision pénétrante. Mais ne vous préoccupez pas de la vision
pénétrante pour I'instant, assurez-vous simplement que cette fondation est aussi solide

que possible.
(MEDITATION)

Avant de quitter la méditation, faites & nouveau venir a I’esprit des pensées de
bienveillance. Pensez a ce sentiment de paix et de bien-étre que vous avez ressenti
pendant la méditation et dédiez-le aux autres. Soit a des personnes en particulier dont
vous savez qu’elles souffrent en ce moment, soit a tous les étres vivants dans toutes les
directions : puissions-nous tous trouver la paix et le bonheur dans notre cceur.

Et a présent, vous pouvez ouvrir les yeux.

13



14

22 AVRIL 2025, MATIN

Le Probléme de la Distraction

Nous pratiquons sati de la respiration. L’une des qualités que nous essayons de
développer en faisant cela est la concentration. Le mot pali est samadhi. On entend
parfois des gens s’opposer a la traduction de samddhi par « concentration », car mettre
I’esprit dans un état de concentration nécessite du désir, et le désir est mauvais.
Cependant, comme nous le verrons au cours de cette retraite, le désir, le désir habile, est
nécessaire a la pratique de la voie dans son ensemble. En fait, le Bouddha parle de la
concentration comme un excellent exemple d’un facteur de la voie basé sur le désir.

Une autre raison invoquée pour s’ opposer a la traduction de samadhi par «
concentration » est que cela semble tendu, trop étroitement focalisé. Il est vrai que les
images et les comparaisons utilisées par le Bouddha pour décrire samadhi indiquent une
conscience large et totale du corps : un lac rempli des eaux d’une source fraiche ; des lotus
saturés d’eau calme de leurs racines a leurs extrémités ; une personne enveloppée dans un
tissu blanc de la téte aux pieds. Mais I’ état mental décrit par samadhi est néanmoins
beaucoup plus concentré et solidement établi qu’un simple état de calme.

D’une part, la langue pali poss¢de autre un mot pour désigner le calme, passaddhi.
C’est'un des facteurs de I’ éveil. Samadhi est également un facteur de I’éveil qui
s’appuie sur le calme, mais qui est plus unifié. C’est ce qu’indique le mot utilisé dans les
textes pour définir samddhi, A savoir cittass ekaggata : unification de I’ esprit.
Littéralement, cela signifie ci#tassa, du coeur ou de Iesprit ; eka, un ; agga, lieu de
rassemblement. 77 est un suffixe qui transforme le mot en nom. Au final, cela signifie un
état dans lequel I’ esprit reste concentré sur un seul objet, un seul support ou un seul
théme. Le theme est unique 2 la fois dans le sens ot ¢’est la seule chose sur laquelle vous
vous focalisez et dans le sens ot il remplit toute votre conscience.

Cela ne serait qu’un cas intéressant de sémantique si ces définitions n’avaient pas un
impact tres pratique sur ce que nous essayons de faire ici. Nous essayons de garder I’ esprit
rassemblé autour d’une seule chose, a savoir le souffle. Et comme les textes le décrivent
comme un lieu de rassemblement ou un vibara, un lieu de résidence, nous essayons de
nous y installer et d’y rester. Nous ne laissons pas Iesprit partir dans d’autres
préoccupations. Nous ne nous contentons pas d’accepter qu’il vagabonde et d’en étre
simplement conscients. S’il s”éloigne de la respiration, nous essayons d’abandonner la
distraction afin de pouvoir le faire revenir. S’il s’éloigne a4 nouveau, nous abandonnons
cette nouvelle distraction et revenons a la respiration, encore et encore, jusqu’a ce qu’il
s’apaise enfin. Nous travaillons a développer un savoir-faire et nous essayons de faire une
différence dans |’esprit. Si nous nous contentons de suivre ’esprit dans ses vagabondages,



15

méme si nous le faisons avec sati, cela ne fait pas beaucoup de différence. Mais si nous
entrainons |’esprit a rester focalisé sur une seule chose de maniére continue, nous
pouvons faire une grande différence.

L’une de ces différences est que I’ esprit gagne en force. C’est comme exercer un
muscle que vous n’avez jamais exercé auparavant. Au début, le muscle semble faible et
I’exercice difficile, mais avec une pratique réguliere, le muscle devient plus fort, I’ exercice
plus facile, et vous découvrez que vous pouvez faire des choses que vous ne pouviez pas
faire auparavant.

L’esprit parvient également a voir des choses qu’il ne voyait pas avant. En restant
focalisé sur la respiration, il percoit et apprécie des subtilités de la respiration qu’il ne
détectait pas auparavant. Vous devenez un connaisseur de votre respiration. Cela permet
a’esprit de s apaiser avec un sentiment de satisfaction, de stabilité et de bien-étre de plus
en plus grand dans le moment présent.

Dans le méme temps, en restant focalisé sur la respiration, il voit plus clairement
comment celle-ci joue un réle dans la création de sensations de plaisir et de douleur dans
le moment présent. C’est un aspect important de la vision pénétrante, et un sujet dont
nous parlerons plus en détail demain matin.

Enfin, lorsque Iesprit essaie de se rassembler autour de la respiration, il parvient a se
voir plus clairement. C’est 'une des principales raisons pour lesquelles le Bouddha a
enseigné sati de la respiration plus que tout autre sujet de méditation. Lorsque vous vous
focalisez sur la respiration, vous voyez plus clairement les événements qui se produisent
dans votre esprit, car la respiration est votre ancrage dans le moment présent. Vous ne
pouvez pas observer une respiration passée ou future. Lorsque vous observez la
respiration, vous savez que vous étes dans le présent. Et la respiration est juste a coté de
I’esprit. En observant I’esprit en relation avec la respiration, vous ne vous contentez pas
de spéculer sur votre esprit dans le passé ou dans le futur. Vous |’ observez en action dans
le présent. Et vous ne vous contentez pas de I’ observer. Vous apprenez également a
entrainer votre esprit 2 abandonner les pensées et les désirs malhabiles, et 2 développer a
leur place des désirs habiles. C’est quelque chose que vous devez faire depuis le tout
début de la pratique jusqu’a la fin.

Ajaan Lee note que lorsque vous étes alerte a ce que vous faites en essayant de rester
focalisé sur votre respiration, cette attitude alerte est comme une poulie que vous pouvez
tirer dans deux directions — vers la respiration et vers I esprit — pour vous assurer qu’ils
restent ensemble. Sil’esprit vagabonde, vous devez étre attentif a ce fait, afin de pouvoir
abandonner la distraction. Etre alerte est ce qui vous permet de voir le probléme. Sati le
reconnait comme un probleme, car vous vous souvenez que vous n’étes pas la pour vous
disperser. Et ¢’est alors ’ardeur qui tente de résoudre le probleme.

Ici, sati joue également un second réle. Il vous permet de vous souvenir des stratégies



que vous pouvez utiliser pour ramener |’esprit. Rappelez-vous : le Bouddha a défini sati
non pas comme une conscience totale ou une conscience nue, mais comme une faculté de
mémoire, la capacité a garder les choses a I’esprit, méme celles qui ont été dites ou faites il
y alongtemps. Etre alerte ne signifie pas étre généralement conscient de ce qui se passe
dans le moment présent. Cela signifie savoir précisément ce que vous faites lorsque vous
le faites, ainsi que les résultats qui découlent de vos actions.

Alors, que gardez-vous a I’esprit lorsque vous étes confronté a des distractions ? Les
instructions du Bouddha sur la maniére de vous occuper de I’ esprit lorsque vous
développez sati de la respiration couvrent trois activités : réjouir, concentrer et libérer.
Ce sont les trois activités sur lesquelles j aimerais me concentrer ce matin.

Réjouir et concentrer sont des choses que vous faites de maniére proactive pour
empécher Iesprit de vagabonder. En vous réjouissant, vous vous rendez heureux d’étre
ici, focalisé sur votre respiration. Le Bouddha utilise un autre terme pour désigner cette
capacité a se réjouir : « la délectation ». Le mot pali est zandi. C’est un terme que nous
aborderons plus en détail au cours de la retraite.

Vous commencez par utiliser ce qu’on appelle des fabrications verbales. Nous
parlerons plus en détail du mot « fabrication » ce soir. Notez simplement ici que la
fabrication verbale désigne la facon dont vous vous parlez & vous-méme. Vous pouvez
vous dire & quel point ¢’est une bonne chose d’étre ici, sans aucune autre responsabilité,
afin de pouvoir vous concentrer sur la découverte de votre propre esprit. Vous avez
I’occasion de développer un savoir-faire qui aide les gens depuis des milliers d’années,
depuis I’époque du Bouddha jusqu’a aujourd’hui. Vous pouvez respirer d’une maniere
qui vous procure une sensation de fraicheur et d’apaisement. De cette facon, vous utilisez
la respiration pour réjouir Iesprit. Si vous souffrez de maladies ou de douleurs
chroniques, vous avez |’occasion d’apprendre a utiliser votre respiration et a diffuser
I’énergie respiratoire dans votre corps pour aider a soulager la douleur et la maladie.

En d’autres termes, la respiration n’est pas seulement agréable, elle est aussi
intéressante, car elle vous permet d’en apprendre davantage sur les potentiels que vous
avez dans le moment présent, tant sur le plan physique que mental. N’ oubliez pas que
lorsque nous parlons de la respiration, il ne s’agit pas seulement de la sensation de I’air
qui touche le nez. Elle fait partie de I’énergie ou de la propriété du vent dans le corps, qui
peut étre ressentie partout.

Cela nous amene a I’ étape suivante : concentrer ’esprit. En vous concentrant,
comme nous |’avons noté & propos des images utilisées par le Bouddha pour décrire la
concentration, vous essayez de développer un état de conscience qui englobe le corps tout
entier. Une fois que le rythme de la respiration est confortable, vous pouvez laisser cette
respiration confortable se propager le long des nerfs, dans tout le corps, jusqu’a tous les
pores de la peau. Pour ce faire, vous devez également élargir le champ de votre conscience

16



afin d’englober tout le corps d’un seul coup. Lorsque vous étes capable de maintenir
cette conscience du corps tout entier, cette respiration et ce plaisir du corps tout entier,
vous donnez a votre esprit une base solide dans le moment présent.

Si la conscience de ’esprit était limitée & un seul point, elle pourrait facilement étre
déséquilibrée. Ici, cependant, d’autres choses peuvent apparaitre dans le contexte de ce
cadre de référence plus large, mais tant que vous ne perdez pas le contact avec ce cadre,
ces choses ne perturbent pas la stabilité de votre concentration. Elles sont comme des
nuages qui flottent dans le ciel sans le perturber. Cependant, il faut une certaine habileté
pour développer cette focalisation qui englobe le corps tout entier et la maintenir, car
lorsque quelque chose de nouveau se présente, I’esprit a tendance a abandonner ce qu’il
est en train de faire pour se précipiter vers cette nouveauté.

C’est comme un oiseau qui a un morceau de nourriture dans son bec. Si vous placez
un miroir devant lui, il voit un autre oiseau avec un morceau de nourriture dans le bec,
alors il lache la nourriture qu’il a dans son bec pour courir apres le reflet de la nourriture
dans le miroir. Gardez cette image a I’ esprit tout au long de la semaine, d’accord ? Voyez
combien de fois vous agissez de la méme maniere.

C’est 1a que nous devons apprendre 4 libérer I’esprit. Le mot « libérer » a plusieurs
niveaux de signification, allant de la libération temporaire de Iesprit des distractions
jusqu’a sa libération définitive de toutes ses limitations. Mais ce matin, nous allons nous
concentrer sur le niveau le plus élémentaire : les cinq stratégies du Bouddha pour vous
libérer des pensées de distraction lorsque vous essayez de faire entrer votre esprit dans un
état de concentration.

La premiere stratégie consiste a remplacer la distraction par un autre sujet plus habile
sur lequel se focaliser. Cela peut simplement signifier revenir a la respiration, ou faire
venir 4 ’esprit un autre sujet lié au Dhamma qui vous rendrait heureux de revenir a la
respiration. Par exemple, vous pouvez penser au Bouddha, au Dhamma et au Sangha
d’une maniére qui vous inspire a pratiquer plus intensément. Vous pouvez également
vous remémorer certains de vos actes de générosité et de vertu afin de vous faire prendre
conflance et vous convaincre que vous étes capable de pratiquer.

Si vous voyez que votre esprit est paresseux, vous pouvez penser a la mort. Vous ne
savez pas quand la mort viendra. Vous savez cependant que vous devrez développer
certains savoir-faire avant qu’elle ne survienne, et ¢’est maintenant |’occasion de le faire.
Se souvenir de la mort ne signifie pas simplement penser « mort, mort, mort ». Au
contraire, vous essayez de vous rendre plus vigilent : il y a du travail a faire dans votre
esprit et vous ne savez pas combien de temps vous avez pour le faire, mais vous avez le
temps maintenant.

L’image utilisée par le Bouddha pour illustrer cette premiere stratégie est celle d’un
charpentier qui utilise un petit clou pour retirer un clou plus gros. Autrement dit, vous

17



utilisez une pensée pour en éliminer une autre. C’est la premiére stratégie.

La deuxieme stratégie consiste a se concentrer sur les inconvénients de la distraction.
Sivous aviez ces pensées toute la journée, qu’accompliriez-vous ? Soit ce serait une
simple perte de temps, soit cela vous ameénerait a faire des choses qui sont malhabiles. «
Habile » signifie inoffensif et menant a la fin de la souffrance. « Malhabile » signifie que
cela causerait du tort. Vous savez déja que vous n’avez pas beaucoup de temps dans votre
vie, alors pourquoi en gaspiller ne serait-ce que quelques minutes ?

Une technique que j’aime utiliser dans ce genre de cas consiste 4 me demander : « Si
¢’était un film, est-ce que je paierais pour le voir ? » La plupart du temps, la réponse est
non. Le jeu des acteurs est horrible. L’intrigue est nulle. Les réles ne sont pas joués par
Humphrey Bogart et Ingrid Bergman. Alors pourquoi perdre votre temps ?

L’image utilisée par le Bouddha ici est celle d’une jeune fille ou d’un jeune homme
qui se regarde dans le miroir et voit la carcasse d’un serpent ou d’un chien mort autour
de son cou. Ils essaieraient de s’en débarrasser le plus vite possible. Il en va de méme pour
les pensées malhabiles : lorsque vous voyez les inconvénients de la distraction, vous
cherchez a vous en débarrasser le plus vite possible. C’est la deuxieme stratégie.

La troisieme stratégie consiste a ignorer la pensée. Si elle est [a et qu’elle ne disparait
pas, vous n’avez pas a y préter attention. C’est comme si vous étiez dans une grande
pi¢ce, comme celle-ci. Vous étes 4 un bout de la piece et vous avez du travail a faire. Il y a
d’autres personnes a I’autre bout, qui bavardent. Si elles ne veulent pas s’arréter de parler
ou s’en aller, vous ne leur prétez tout simplement pas attention. Vous n’avez pas besoin
de les chasser.

Une autre image que j’aime utiliser est celle d’un chien errant qui vient mendier de la
nourriture. Lorsque vous prétez attention a vos pensées, cela les nourrit. Dong, si vous les
ignorez, ¢’est comme si vous ne donniez pas de nourriture au chien errant. Il va gémir
pendant un moment, mais apreés avoir vu que vous n’étes pas intéressé, il s”en ira.

Cette stratégie vous apprend des lecons importantes, 'une d’entre elles étant que
lorsque vous préter attention a vos pensées, vous les nourrissez. C’est une lecon utile sur
la maniére de gérer le kamma passé, ¢’ est-a-dire les pensées qui surgissent spontanément
dans I’esprit. L’image utilisée par le Bouddha ici est celle d’un homme qui ferme les yeux
pour ne pas voir quelque chose qu’il ne veut pas voir. C’est la troisieme stratégie.

La quatri¢me consiste & détendre la fabrication de la pensée. Recherchez la tension
dans le corps qui est associée a cette pensée. Plus vous étes sensible aux énergies
respiratoires dans le corps, plus vous la verrez facilement. Lorsque vous détectez cette
tension, relichez-la, et la pensée disparaitra.

Les gens se plaignent parfois que la concentration est source de tension, mais ¢’est
une tension qui a un but. Les pensées aléatoires créent également des tensions, mais elles
ne servent aucun but. Quand j’étais en Thailande, I'un des autres moines se demandait

18



comment je pouvais étre épuisé simplement en faisant du travail de traduction. Il m’a dit
: « Tu es juste assis 1a a griffonner avec un stylo. Comment cela peut-il étre fatigant ? »
Je lui ai répondu : « Le simple fait de penser a la traduction rend tout mon corps tendu.
»>

Il a alors essayé de traduire la biographie d’ Ajaan Lee du thai vers le thai du nord-est,
qui ressemble au laotien. Au bout d’une journée, il a dit que toute sa téte le démangeait.
Voila le genre de tensions dans le corps qui accompagne la réflexion.

L’image utilisée par le Bouddha pour illustrer cette stratégie est celle d’un homme
qui marche et qui finit par se dire : « Pourquoi est-ce que je marche ? C’est plus facile de
rester debout. » Ou un homme debout qui se demande : « Pourquoi suis-je debout ?
Pourquoi ne pas m’asseoir ? » Ou un homme assis qui se dit : « Pourquoi suis-je assis ?
Pourquoi ne pas m’allonger ? » Vous relichez la tension.

Enfin, la cinquieme stratégie : si les autres stratégies ne fonctionnent pas, vous serrez
les dents, placez le bout de votre langue contre le palais et vous vous dites : « Je refuse de
penser a cela. » En Thailande, on recommande d’utiliser en méme temps un mot de
méditation répété en rafale : « Bouddho-bouddho-bouddho ». A utiliser en dernier
recours. C’est comme si vous aviez une boite a outils avec de nombreux outils de
précision, mais aussi une massue. Si vos outils de précision ne fonctionnent pas pour un
certain travail, vous sortez la massue. Cela ne fonctionne que pendant un certain temps,
mais au moins, cela vous permet de dégager un peu le terrain. L’image du Bouddha ici est
celle d’un homme fort clouant au sol un homme faible.

Considérez donc ces cing stratégies comme cing outils différents, des outils pour
libérer votre esprit des distractions. Et il est bon d’avoir une boite a outils complete.
Ainsi, lorsque vous étes assis en méditation et qu’une distraction survient, vous disposez
d’un large éventail de stratégies parmi lesquelles choisir.

La maitrise de ces stratégies vous permet de penser les pensées que vous voulez penser,
sans avoir A penser celles que vous ne voulez pas penser. Et, avec le temps, vous
développez des critéres de plus en plus élevés pour déterminer quelles pensées qui
méritent d’étre pensées.

En plus de ces cinq stratégies, le Bouddha enseigne également des stratégies
particulieres pour des empéchements spécifiques a la concentration, tels que la
somnolence. Nous les aborderons plus en détail aprés-demain.

Comme nous ’avons vu, les stratégies du Bouddha pour faire face a ces distractions se
résument a trois activités visant a amener |’ esprit & un état de concentration totale. Deux
d’entre elles sont proactives — réjouir et concentrer — et la troisi¢me est un remede
d’urgence, qui consiste a libérer I’esprit. Gardez toujours ces trois activités a I’ esprit
lorsque vous essayez de rendre votre esprit heureux et habile a se rassembler en un seul
point et 2 y demeurer.

19



20

(Méditation)

Dans quelques minutes, nous aurons une période de méditation marchée. Les
instructions sont simples. Vous restez focalisé sur votre respiration, comme lorsque vous
&tes assis, mais en ajoutant I’activité supplémentaire de la marche. C’est un bon exercice
pour transposer votre pratique de la concentration dans la vie quotidienne.

Trouvez un endroit dans la propriété ol vous pouvez marcher sur un chemin d’au
moins trente pas de long. Gardez les mains jointes devant vous ou derriere vous. Marchez
aun rythme plutdt normal, légerement plus lent que la normale, mais suffisamment
rapide pour pouvoir vous écarter si une voiture arrive.

Lorsque vous arrivez au bout du chemin, arrétez-vous un instant. Tournez dans un
sens ou dans I’autre. Essayez toutefois de toujours tourner dans le méme sens. Assurez-
vous d’étre présent a votre respiration avant de repartir sur le chemin, prenez la décision
que vous allez rester au contact de chaque respiration jusqu’a ce que vous arriviez a
I’autre bout, et ensuite recommencez & marcher.

L’image qu’on trouve dans le Canon est celle d’un homme marchant entre d’un coté
une reine de beauté qui chante et danse, et de ’autre une foule de gens de tout excités par
la reine qui chante et danse. L’homme doit marcher entre les deux, avec un bol d’huile
rempli a ras bord sur la téte. Derriere lui se trouve un homme avec une épée levée. Si le
premier homme renverse ne serait-ce qu’une goutte d’huile, ’homme derriere lui lui
coupera la téte. Alors, ne renversez pas d’huile. Revenez & 10h30 avec votre téte bien
attachée.

22 AVRIL 2025, APRES-MIDI

Questions-réponses

Q : Ajaan, on m’a appris a faire le moins de bruit possible lorsque je respire pendant
la méditation et a éviter tout type de respiration de yoga, comme le pranayama. Pourriez-
vous me donner votre avis a ce sujet ? Est-ce conforme a vos enseignements sur la
M¢éthode Deux ? Merci.

R : Lorsque vous respirez avec un groupe comme celui-ci, essayez de respirer
silencieusement. Sinon, les autres personnes qui essaient d’observer leur propre
respiration finiront par observer la votre. Lorsque vous méditez seul, peu importe le bruit
que vous faites en respirant.

Avec le pranayama, vous décidez a I’avance comment vous allez respirer. Cela peut



21

parfois étre utile, mais il est plus important d’apprendre a étre sensible a ce qui vous fait
vraiment du bien dans le moment présent et d’adapter votre respiration en conséquence.

Q :Je trouve que lorsque je médite dehors, dans la nature, les sons m’aident a me
concentrer plus rapidement que lorsque je médite a I’intérieur. Est-ce un obstacle ?

R: L’idéal, c’est d’apprendre & méditer dans n’importe quelle situation. Si vous
méditez 3 I’extérieur et que les sons de la nature vous aident, c’est trés bien. Mais essayez
également de trouver un moyen de calmer votre esprit lorsque vous méditez a 'intérieur,
sans ces sons.

Une fois, nous avons eu le probléme inverse au monastere : quelqu’un qui avait appris
a méditer uniquement a 'intérieur lors de retraites de méditation. Apres sa premiere
journée de méditation a I’extérieur dans notre verger, il s’est plaint que le verger était
trop bruyant. Il y avait le chant des oiseaux, les insectes qui rampaient dans les feuilles.
J’ai donc dii lui dire : « Si les sons vous parviennent, laissez-les simplement vous
traverser. Imaginez que votre esprit est comme une moustiquaire sur une fenétre. Tout
comme le vent peut traverser la moustiquaire parce que celle-ci n’essaie pas de I’arréter,
de la méme maniére, laissez les sons vous traverser sans essayer de les retenir. »

Q : Vous avez dit hier que la voie est admirable au début, au milieu et a la fin, mais
j’essaie plutot de développer le bonheur. Est-ce que cela rend le pratiquant heureux au
début, au milieu et 2 la fin ? Ou seulement 4 long terme ?

R : Cela dépendra en grande partie de vous. Vous pouvez vous rendre heureux en
étant ici. Vous pouvez penser a quel point il est bon d’étre sur cette voie. Ou vous pouvez
vous rendre malheureux.

Une fois au monastere, nous méditions en groupe a I’extérieur. Une femme avait
amené une amie. C’était une journée comme aujourd’hui : il faisait beau, les oiseaux
étaient calmes, il n’y avait pas beaucoup de bruit. A la fin de la séance, I’amie a ouvert les
yeux et a dit : « Je n’ai jamais autant souffert de ma vie. » C’est donc a vous de trouver
de la joie dans cette pratique. Et bien stir, lorsque les résultats commencent a se
manifester, vous pouvez vous dire a quel point ¢’est satisfaisant d’obtenir de bons
résultats. Autrement, si vous vous dites : « Ca fait déja quinze minutes et je n’ai pas
encore atteint le premier jhana », cela va vous sembler long et difficile.

Q : Une question sur la lecture numéro neuf. En général, on ne devrait pas penser aux
autres qui enfreignent les préceptes ou a leurs autres actions malhabiles, mais si vous
désirez quelqu’un, c’est-a-dire si vous étes attiré par lui, pouvez-vous penser a ses actions
malhabiles comme un moyen de briser le charme ou de développer la dépassion ?

R : Bien stir. Tout ce qui peut vous aider a briser le charme est bon a prendre. En



22

frangais, existe-t-il I’expression « romance vipassana » ? La romance vipassana, ¢’ est
lorsque vous étes assis en méditation dans un groupe et que vous voyez quelqu’un
d’autre dans le groupe qui vous attire beaucoup. Alors, au lieu de suivre votre respiration,
vous passez votre temps 3 penser au merveilleux moment que vous pourriez passer
ensemble.

Une fois, j’ai lu I’ histoire d’une femme qui était trés attirée par un jeune homme dans
un groupe de méditation. Elle a passé la séance de méditation a penser a lui. Eh bien, il
s’est avéré qu’il pensait A elle. A mi-parcours de la retraite, ils sont partis. C’est la qu’elle
a découvert qu’il n’était pas du tout comme elle le pensait. Elle est donc revenue a la
méditation et a vécu un « divorce vipassana », en imaginant toutes les choses qui ne lui
plaisaient pas chez lui. Cela peut étre un outil utile pour rester sur la voie.

Q : Est-il habile de se concentrer sur les sensations agréables dans I’esprit ?

R : Sivous constatez que ces sensations vous aident a rester dans le moment présent,
c’est tres bien. Si vous pouvez relier ces sensations a la respiration pour les rendre plus
longues et plus établies, c’est encore mieux. Le probléme est que si vous vous concentrez
sur les sensations agréables sans les relier 4 la respiration, il est trés facile d’entrer dans un
état de semi-conscience, appelé concentration illusoire. Vous étes assis [a, vous vous
sentez tres bien, mais vous ne savez pas vraiment ot est focalisée votre attention. Parfois,
vous en sortez et vous vous demandez : « Etais-je éveillé ? Etais-je endormi ? » Cela peut
se produire en particulier lorsque I’ esprit commence a s’ apaiser, mais n’est pas encore
completement fixé sur son objet de méditation. Pour éviter ce probleme, une fois que
vous ressentez du plaisir, donnez-vous quelque chose a faire. Vous pouvez penser a
I’énergie respiratoire qui traverse différentes parties du corps. Ou vous pouvez visualiser
les os de votre corps. D’ailleurs, je vous proposerai une méditation guidée sur les os dans
quelques jours.

Q : Question sur la méditation. Je trouve qu’il existe deux niveaux de travail avec la
douleur : le niveau inférieur consiste a libérer la douleur petit a petit, par exemple en
respirant profondément. Le niveau supérieur consiste a séparer la douleur des énergies
respiratoires au méme endroit, en prétant attention a la respiration et en ne laissant pas la
douleur s’immiscer. Parfois, j’ai I'impression d’étre paresseux lorsque je travaille au
niveau inférieur. Est-ce une bonne fagon de penser ?

R : Les deux approches sont bonnes. La deuxi¢me approche nécessite plus de
discernement, mais c’est une erreur, lorsque vous méditez, de vous dire : « Je dois
toujours utiliser la méthode supérieure ». Remarquez quelle méthode fonctionne pour
votre situation ici et maintenant. Si la méthode « inférieure » fonctionne, c’est tres
bien. Elle vous aide & surmonter beaucoup de douleurs qui seraient autrement difficiles a



23

supporter.

Etre un méditant, ¢’est comme étre un artisan qualifié. Vous possédez de nombreuses
savoir-faire différents. Vous n’allez pas toujours utiliser le plus haut niveau de savoir-
faire. Utilisez ce qui fonctionne a ce moment précis, et ne laissez pas votre fierté vous en
empécher.

Q : Dans Anguttara 10:58, il y a un passage qui dit que tous les phénomenes sont
régis par la concentration. Pourquoi ?

R : Lorsque Iesprit est concentré, il est & son maximum de focalisation et possede son
pouvoir le plus élevé. Le pouvoir de la concentration peut changer les choses. Bien sr, il
y a certaines choses que la concentration ne peut pas changer, mais vous devez d’abord
essayer. C’est alors que vous commencez a voir ou s’ arréte votre capacité a changer les
choses et ol vous devez apprendre a les accepter.

Q : Mon esprit n’est pas trop encombré, mais il n’est pas assez concentré.

R : Ce probleme vient généralement d’un manque de focalisation. Au lieu d’essayer
d’étre conscient de tout votre corps 2 la fois, vous pouvez vous dire : « Je vais me
concentrer sur une seule partie du corps ». Cela donnera plus de focalisation a votre
concentration. Une fois que vous y parvenez, vous pouvez alors penser a étendre le
champ de votre conscience au reste du corps.

Q : Que sont les mondes sans forme ? A quoi correspondent-ils ?

R : IIs correspondent a des états de concentration sans forme, dans lesquels votre
perception du corps commence a se dissoudre, puis disparait progressivement.

Ce qui se passe, c’est que les énergies respiratoires dans le corps deviennent trés, tres
calmes. Vous commencez a réaliser que c’est le mouvement des énergies respiratoires qui
vous donne la perception de la forme du corps. Sans ce mouvement, la perception de la
surface du corps commence a disparaitre. Votre corps semble étre comme un nuage
composé de petits points d’humidité. Vous vous concentrez sur |’ espace entre les points,
et vous avez |'impression que cet espace n’a pas de limites. C’est ce qu’on appelle la
dimension de Iinfinité de I’espace.

Au bout d’un certain temps, vous vous demandez : « Mais qu’est-ce qui est conscient
de cet espace ? » Vous restez alors avec cette conscience. Cela devient la dimension de
'infinité de la conscience. Ensuite, cet état d’unité avec la conscience commence a
disparaitre, méme si votre concentration est encore tres forte. Lorsque le sentiment
d’unité de votre conscience commence a se dissoudre, ¢’est la dimension du néant.

Certaines personnes, lorsqu’elles décedent, meurent dans ces états et renaissent dans
ces mondes. Les mondes sans forme peuvent étre des endroits trés agréables, mais vous



étes totalement coupé de tout contact avec les autres. Lorsque les maitres du Bouddha
sont morts, ils avaient atteint ces états de concentration et sont donc allés dans ces
mondes. C’est pourquoi il ne pouvait pas leur enseigner. C’était comme s’ils avaient
éteint leur téléphone portable. C’est donc un endroit agréable, mais ce n’est pas un bon
endroit si vous voulez entendre le Dhamma.

Mais pendant que vous méditez ici, si vous constatez que vous pouvez entrer dans ces
états, ce sont de bons états a atteindre, car sans la respiration vous pouvez facilement
observer ce qui se passe dans votre esprit. Vous pouvez méme utiliser votre discernement
pour atteindre I’éveil dans ces états. Donc, ne mourez pas quand vous étes dedans, mais
vous pouvez les utiliser ici et maintenant.

Q : Le désir d’étre en sécurité motive beaucoup de mes comportements, en
particulier avec les autres. Cela provoque beaucoup de tension dans mon esprit et mon
corps, que j’ai tendance a ignorer car je suis extrémement concentré. Cela entrave ma
pratique de la méditation. Comment puis-je me débarrasser de ma peur d’étre blessé ou
maltraité, et comment puis-je gérer ce malaise qui surgit lorsque j’essaie de rester avec
mon esprit et mon corps intérieurs ?

R : Votre probleme est que lorsque vous vous focalisez  intérieur, vous pensez que
vous négligez vos défenses extérieures et vous avez I’ impression de devoir constamment
les maintenir. Ce que vous devez faire, c’est vous dire : « En me focalisant a I'intérieur, je
vais trouver quelque chose que personne ne peut toucher, que personne ne peut atteindre.
» C’est la que réside votre véritable sécurité. Vous savez qu’un jour, votre corps mourra.
Quant a 'opinion que les autres ont de vous ou au pouvoir qu’ils ont sur vous, vous
n’avez aucun moyen de les contrdler. Mais vous pouvez trouver en vous ce refuge intérieur
que personne ne peut atteindre. Ainsi, au lieu de vous éloigner de la sécurité, lorsque vous
méditez, vous vous rapprochez en fait d’un endroit plus str.

Q : Lors de la dernicére retraite, vous avez distingué trois types de désir : le désir de
sensualité, le désir de devenir, le désir de non devenir. I semble parfois que, par nature, le
désir insatiable soit malhabile. Le désir de faire du bien aux autres et & soi-méme : est-il
spontané, ou est-ce seulement par I'entrainement que vous pouvez le faire naitre ? En
d’autres termes, avons-nous naturellement une bienveillance spontanée ? Les bons désirs
surgissent-ils spontanément ?

R : Bien siir, les désirs habiles comme ceux-ci peuvent étre spontanés, mais vous ne
pouvez pas compter sur eux, car ils ne surgissent pas spontanément tout le temps. Vous
devez étre capable d’apprendre 4 les faire naitre lorsque vous en avez besoin. Autrement
dit, il arrive parfois que la bienveillance surgisse spontanément, mais le Bouddha dit qu’il
faut étre capable de la faire naitre dans toutes les situations pour étre vraiment en sécurité.

24



25

C’est tout l'objet de cette retraite : apprendre a cultiver des désirs habiles dans toutes les
situations, car vous en aurez besoin dans toutes les situations. Les désirs habiles peuvent
surgir naturellement, mais les désirs malhabiles peuvent également surgir naturellement.
Notre bienveillance a tendance a étre partiale. On nous dit parfois que la bienveillance est
naturelle chez nous. Mais la bienveillance universelle n’est pas naturelle. C’est pourquoi
la bienveillance universelle est appelée brabma-vibara, c’est-a-dire quelque chose qui
vient naturellement aux brahmas. Ce n’est pas un manussa-vibhara, quelque chose qui
vient naturellement aux étres humains. Les brahmas sont des devas de trés haut niveau.

Sivous participez a une retraite de méditation sur les brahma-viharas, vous pouvez
passer toute la semaine 4 penser : « Que tous les étres soient heureux. Que tous les étres
soient heureux. Que tous les étres soient heureux. » Mais en partant il est possible que
vous montiez dans votre voiture, que quelqu’un vous fasse une queue de poisson sur la
route et que vous pensiez : « Que cet étre aille en enfer. » Vous devez plutot vous dire : «
Que cet étre apprenne a conduire habilement. »

22 AVRIL 2025, SOIR

Le probleme des désirs

Autrefois, lorsqu’un moine donnait un enseignement en Thailande, il avait un
éventail devant son visage afin de ne pas voir les visages des personnes a qui il s’adressait.
C’était pour ne pas étre influencé par leurs expressions. C’est important. ]’ai un ami, un
enseignant de Dhamma, qui était professeur dans une université de Boston. Il m’a
raconté un jour qu’un autre professeur avait I’habitude de faire les cent pas dans la salle
pendant ses cours. Son domaine était la psychologie comportementale.

Ses étudiants étaient des étudiants du Massachusetts Institute of Technology, ils ont
donc décidé de mener une expérience de psychologie comportementale sur lui. Quand il
se trouvait dans le coin gauche de la salle, ils étaient attentifs, le regardaient intensément
et prenaient des notes. Quand il se trouvait dans le coin droit de la salle, ils regardaient
par la fenétre. Personne ne prenait de notes. En deux semaines, il ne bougeait plus du
coin gauche. Et il ne s’ était pas rendu compte de ce qui s’ était passé. Je ne veux donc pas
regarder vos visages pendant que je donne cet enseignement. Sinon, quand j’aurai
certaines choses a dire qui ne vous plairont pas, je m’arréterai de les dire. Et vous ne les
entendrez pas.

Alors fermez les yeux.

Pour comprendre le role du désir dans I’ esprit ordinaire et sur la voie, nous devons



comprendre I’analyse du Bouddha sur ce qui se passe dans le moment présent, car c’est la
que les désirs sont congus, jugés, puis soit suivis, soit rejetés.

Le moment présent n’est pas une donnée brute. Il est fabriqué a partir de la matiere
premiere fournie par les actions passées. C’est vous qui le fabriquez, ¢’est pourquoi votre
soi dépend tellement de la facon dont vous fabriquez les choses.

I existe trois types de fabrication, que j’ai brievement mentionnés plus tot dans la
journée : corporelle, verbale et mentale.

* La fabrication corporelle est la fagon dont vous respirez.

® La fabrication verbale est la fagon dont vous vous parlez & vous-méme. En termes
techniques, on parle de pensée dirigée et d’évaluation. Vous dirigez vos pensées vers un
sujet particulier, puis vous faites des commentaires a ce sujet, vous posez des questions,
vous répondez aux questions. C’est I’ évaluation.

® Enfin, il y a les fabrications mentales, qui sont les perceptions et les sensations.

Les perceptions sont les étiquettes que vous appliquez aux choses. Il peut y avoir trois
étapes dans ce type de perception. Nous pouvons les illustrer en pensant 4 un feu rouge a
un carrefour. Premi¢rement, vous remarquez que sa couleur est rouge. C’est un niveau de
perception : « rouge ». Le deuxi¢me niveau est : que signifie le rouge ? Dans ce cas, cela
signifie « Stop ». Ensuite, le troisitme niveau est la perception quant a savoir s’il est
important d’y préter attention ou non. En d’autres termes, est-il important de suivre ce
que dit le feu rouge ou peut-on I’ignorer ?

Les perceptions sont donc ce qui donne un sens aux choses.

Quant aux sensations, cela se réfere aux ressentis des sensations plaisantes,
déplaisantes, ou ni plaisantes ni déplaisantes.

Ces trois types de fabrication sont les processus par lesquels nous assemblons la
mati¢re premiere issue de notre kamma passé et la transformons en une expérience dans
le moment présent. Ils fonctionnent généralement & un niveau subconscient. L’un des
objectifs de la méditation est de les faire remonter au niveau conscient afin que nous
puissions les voir clairement, car ¢’est au moyen de ces trois types de fabrications que
nous créons également nos désirs.

Essayez de vous souvenir de cet enseignement sur les trois fabrications, car il jouera un
role important tout au long de nos discussions pendant le reste de la retraite.

Notez que I’acte de fabrication a toujours un but, un objectif — généralement le
bonheur ou le plaisir. C’est I’expression d’un désir d’obtenir des résultats. C’est
pourquoi le Bouddha a dit que tous les phénomenes sont enracinés dans le désir. Cela
signifie que le moment présent n’est pas séparé du passé ou du futur. Il est constamment
en mouvement vers |’avenir, utilisant les résultats du passé. Il est propulsé par vos désirs.

Nous avons le sentiment inconscient que si nous ne désirons pas quelque chose, tout

26



s’effondrera. C’est 'une des raisons pour lesquelles nous nous accrochons si fermement
a nos désirs. C’est aussi I’une des raisons pour lesquelles I’esprit prend plaisir a agir, car
cela vous donne un sentiment de pouvoir.

Au début du XXe si¢cle, un psychologue allemand qui étudiait le comportement des
nourrissons a remarqué que ce qui rendait les bébés le plus heureux était de faire quelque
chose de facon répétée et d’obtenir les mémes résultats. Cela leur donne un sentiment de
pouvoir sur leur environnement. C’est pourquoi ils font les mémes bruits encore et
encore. Cela leur donne un sentiment de pouvoir. Cela peut vous rendre fou, mais pour
eux, ¢ est une expression de leur libre arbitre. En grandissant, nous cessons de faire des
bruits répétitifs, sauf lorsque nous chantons ou faisons de la musique, mais nous
continuons a jouir de ce sentiment d’avoir un certain pouvoir sur notre environnement.

L’esprit ne se contente donc pas d’enregistrer des faits. Il exerce son pouvoir. L’unité
de base de notre connaissance est un mouvement vers |’avenir, associé 3 un jugement sur
les mouvements ou les désirs que nous devons suivre pour obtenir les meilleurs résultats.
Cela signifie que nous recherchons des informations sensorielles afin de satisfaire ce
mouvement vers |’avenir. Nous fonctionnons avec des filtres, n’absorbant les
informations sensorielles que si nous pensons qu’elles ont le potentiel de satisfaire nos
désirs. Soit nous pensons que I’information est satisfaisante en soi, soit nous pouvons
imaginer |’ utiliser dans le but d’obtenir un bonheur supplémentaire.

Cela souléve trois problemes principaux.

e Beaucoup de nos désirs sont en conflit les uns avec les autres.

o Trop de nos désirs nous poussent a agir d’une maniére qui finit par nous nuire.

o Et enfin, nous pouvons porter des jugements de valeur erronés. L’esprit effectue
constamment ce qu’on appelle une analyse colits-bénéfices pour juger quels désirs valent
la peine d’étre suivis et lesquels ne le valent pas. Dans la terminologie du Bouddha, cela
s’appelle comparer ’attrait et les inconvénients de chaque désir. L’ attrait est le gain que
vous associez 4 la poursuite du désir. Les inconvénients ont trait aux difficultés que vous
rencontrerez et aux problemes que causera la poursuite du désir.

Cela peut sembler un peu trop intellectuel et théorique, mais dans la pratique, cela
implique beaucoup d’émotions et beaucoup d’ignorance. Tres souvent, nous ne savons
méme pas pourquoi nous aimons quelque chose ou nous ne pouvons pas dire non a des
désirs que nous savons néfastes. C’est parce que I’attrait est fort mais souvent caché. Une
partie de I'esprit le dissimule activement parce qu’il sait qu’il ne résisterait pas a un
examen sérieux. En conséquence, nous ne savons pas vraiment ce que nous faisons.

Un autre probleme est que les options que I’ esprit se présente a lui-méme sont
souvent de fausses dichotomies. C’est comme en politique : on vous dit : « Vous devez
choisir entre cette personne et celle-la. Vous n’avez pas d’autre choix. » Aucune des
deux personnes n’est vraiment désirable, alors on veut que vous disiez : « Eh bien, étant



donné que ¢’est le seul choix que j’ai, je vais choisir la meilleure des deux. » En
Amérique, on appelle cela « choisir le moindre des deux maux. »

Iy a quelques années, il y avait une excellente publicité politique. Un journaliste
s’approche d’un enfant et lui demande : « Que veux-tu faire quand tu seras grand ? » Et
I’enfant répond : « Je veux choisir le moindre des deux maux. » C’est tres triste, mais
cela ne concerne pas seulement la politique. Souvent, I’esprit se joue aussi ce tour a lui-
méme. Vous vous dites que les seules options possibles sont x et y, alors qu’il existe tout
un alphabet d’autres options, dont beaucoup sont bien meilleures. Le processus habituel
de cette analyse cotits-bénéfices aboutit & un jugement de valeur temporaire : oui ou non,
pour I’instant, dans I'immeédiat. Vous laissez ouverte la possibilité de changer d’avis plus
tard, lorsque d’autres choix et alternatives se présenteront.

Or, I'un des grands problemes est que I’ esprit, lorsqu’il se focalise sur un désir,
s’engage dans un processus appelé « le devenir ». Il s’agit d’une identité que vous
endossez dans un monde d’expériences centrées sur un objet désiré. Lorsque vous pensez
a quelque chose que vous voulez, vous vous demandez alors : « Ou puis-je trouver cela ?
Quelles parties de ce monde sont réellement utiles pour I’ obtenir, et lesquelles vont me
géner ? » Les parties du monde extérieur qui ne sont pas pertinentes pour cet objet ne
font pas partie de ce devenir particulier.

Quant 4 votre perception de vous-méme dans ce devenir, vous entrez dans ce monde.
Les parties de vous-méme qui sont pertinentes pour I’objet désiré, en d’autres termes,
celles qui jouent un rdle dans ce devenir particulier — soit votre capacité a obtenir I’ objet,
soit votre incapacité 3 ’obtenir — forment votre identité dans ce monde. Les autres
aspects de vous-méme qui ne sont pas pertinents de cette maniére ne jouent aucun role
dans votre perception de vous-méme dans ce devenir.

Ainsi, votre perception du monde et votre perception de vous-méme sont toutes deux
définies par ce qui est pertinent pour ce désir particulier.

Cela se produit a deux échelles : micro, 3 ’intérieur de Iesprit ; et macro, dans le
monde extérieur. Au niveau micro, vous pensez & quelque chose que vous voulez, vous
imaginez un monde dans votre esprit et vous jouez un rdle dans ce monde imaginaire.
Ensuite, bon nombre de ces devenirs intérieurs commencent a jouer un réle dans la
création de devenirs au niveau macro également.

Par exemple, vous étes assis ici et vous avez envie d"une pizza. Vous pensez : « Quand
le moine aura fini de parler, je pourrai aller 8 Moustier. » Puis vous y allez réellement.
C’est ainsi que le devenir passe de I'intérieur a I’ extérieur, du micro au macro. Cela se
produit également au moment de la mort. Lorsque vous réalisez que vous ne pouvez plus
rester dans ce monde ou dans ce corps, une vision vous apparait. Si elle est attrayante,
vous y entrez. Parfois, lorsque vous étes désespéré a I’approche de la mort, vous entrerez
méme dans un devenir qui n’est pas attrayant. Dans les deux cas, ¢’est ainsi que vous

28



29

renaitrez dans un autre monde, en fonction des alternatives qui sont offertes a votre
esprit, qui sont elles-mémes basées sur votre kamma passé.

Ce processus de devenir est la facon dont nous abordons toutes les situations.
Personne n’a besoin de nous I’enseigner, nous continuons simplement  le faire. Nous
sommes un peu comme des castors. L’approche d’un castor face a chaque probleme est la
suivante : « Construire un barrage, construire une hutte » — un refuge pour eux-mémes
dans I’étang créé par le barrage.

On a méme découvert que les petits bébés castors qui ont perdu leurs parents et ont
ensuite été élevés par des étres humains, lorsqu’ils retournent dans la nature,
commencent a construire des barrages et 4 fabriquer des huttes, méme si personne ne leur
a montré comment faire. C’est leur solution a tous les problemes. Il en va de méme pour
les étres humains : notre solution a tous les probleémes est de créer un état de devenir.
C’est pourtant la raison pour laquelle nous souffrons.

Ce processus se comprend mieux en observant plus attentivement ces micro-devenirs
dans I’esprit. Une fois que vous avez une identité dans ce processus de devenir, il peut
assumer |’un des trois roles suivants : I’agent, le consommateur et le commentateur.

L’agent est la partie de vous qui dit : « Je peux le faire ».

Le consommateur est la partie qui dit : « Je vais profiter des résultats ».

Et le commentateur est la partie qui fait des commentaires a la fois sur I’agent et le
consommateur. Autrement dit : I’agent fait-il sufisamment bien son travail ? Le
consommateur va-t-il vraiment étre satisfait ? Le consommateur a-t-il des criteres
suffisamment élevés pour ce qui est considéré comme le bonheur ?

Il y a une conversation constante entre ces trois parties.

Nous sommes attachés a ces roles intérieurs parce que nous sentons qu’ils sont le seul
moyen de trouver le bonheur. Ils alimentent le processus d’analyse cotts-bénéfices, car
nous désirons certaines choses et nous nous sentons compétents pour y parvenir. Le
commentateur encourage les deux autres ou bien dit : « Arrétez, ¢a ne marche pas, vous
devez changer votre fagon de faire. » Du point de vue du Bouddha, ¢’est 12 que les choses
peuvent mal tourner. Vous avez une idée limitée de ce que vous pouvez faire. Vous avez
une idée limitée des types de bonheur possibles. Et votre commentateur peut étre
vraiment fou.

Beaucoup d’entre nous n’aiment pas leur commentateur intérieur. En anglais, on
parle de critique intérieur. Beaucoup de gens aimeraient se débarrasser de leur critique
intérieur, car il ne semble pas tres amical. Mais nous en avons besoin. Nous avons besoin
d’une partie de notre esprit pour évaluer ce que nous faisons. L’un des thémes de la
retraite de cette semaine est de savoir comment former votre critique intérieur afin qu’il
devienne un commentateur utile.

Une partie de cet entrainement consistera a élargir votre perception de ce qui est



possible pour trouver le bonheur. Bon nombre des fabrications que nous faisons dans le
moment présent donnent des résultats médiocres parce que nous avons une perception
limitée de ce qui est possible et souhaitable, et que nous avons une perception limitée de
nous-mémes. Nous nous disons : « Seulement tant de choses sont possibles dans ce
monde » ou « Personnellement, je ne suis capable que de tant de choses ».

D’autres fois, nous avons un probleme parce que nos nombreux soi intérieurs entrent
en conflit les uns avec les autres. C’est la que nous développons ce que nous appelons le
comité intérieur, dont nous avons parlé lors de retraites précédentes. Les nombreux «
vous » qui se trouvent dans votre esprit ont des opinions différentes sur la maniére de
trouver le bonheur.

Une grande partie de cette conversation intérieure se fait dans I’ignorance. C’est
comme si nous avions une bureaucratie intérieure. Vous avez le président au dernier
étage qui pense savoir ce qui se passe, mais il y a des employés dans les étages inférieurs
qui ont d’autres idées et qui ont appris a contourner le président. L’un des objectifs de la
méditation est de rendre toutes les différentes couches de votre esprit accessibles a votre
conscience afin que vous puissiez réellement voir ce qui se passe et agir avec plus
d’habileté.

Avant d’aborder la mani¢re dont le Bouddha résoudrait ce probléme, j’aimerais vous
parler de la facon dont d’autres philosophies occidentales ont tenté de le résoudre par le
passé, afin que vous puissiez comprendre ce qui rend la solution du Bouddha si
particuliere. Je voudrais notamment me concentrer sur trois approches principales en
Occident : deux extrémes et une série de tentatives visant a trouver un juste milieu entre
ces deux extrémes, sur la base de normes objectives.

Ces trois approches ont en commun le fait qu’elles partent d”hypotheses sur la nature
du monde et votre position dans ce monde. En d’autres termes, elles partent
d’hypotheses sur le devenir — votre identité dans un monde d’expérience — et a partir de
ces hypotheses, elles tirent des conclusions sur la maniére dont vous devriez gérer vos
désirs conflictuels. Et nous devons noter d’emblée qu’aucune d’entre elles ne peut vous
emmener au-dela du devenir. Elles s’accordent toutes a dire que vos désirs trouvent leur
sens dans les termes du devenir, et vous devez accepter que ¢’est 1a leur limite. C’est du
moins ce qu’elles disent.

1) Le premier extréme découle de I’hédonisme, la croyance selon laquelle le monde ne
contient aucune norme objective pour juger vos désirs, et que vous devriez donc suivre
tous les désirs qui vous plaisent. En anglais, on dit « Different strokes for different folks
» (a chacun ses gotits). Les normes qui déterminent les désirs que vous choisissez de
réaliser vous appartiennent enti¢rement, et il est admis que vos désirs sont arbitraires.
Autrement dit, dans cette théorie, la souffrance vient du fait de ne pas pouvoir faire ce
que vous voulez. I n’est pas nécessaire que vos désirs soient en harmonie entre eux. Il est

30



normal d’étre tiraillé dans différentes directions a différents moments, car chaque désir
vous emmene de toute facon la ot vous voulez aller.

L’exemple le plus extréme de cette approche est « Faites ce que vous voulez et ne
vous souciez pas des conséquences ». C’est la théorie implicite dans de nombreuses
publicités.

Une version plus pragmatique de cette approche dit : « Vous devez prendre en
considération les résultats de vos actions, mais ¢’est vraiment a vous de décider ce que
vous voulez accomplir, car il n’existe pas de normes objectives quant a ce qui est bien ou
mal. »

Une autre version de cette attitude provient de ce qu’on appelle le mouvement du
potentiel humain, selon lequel vous, en tant qu’étre humain, avez votre propre ensemble
de potentiels distincts — politiques, sexuels, intellectuels, matériels — et que vous devriez
essayer de développer tous les potentiels que vous pouvez. Ils sont tous bons, et les seules
contraintes a vos désirs d’épanouissement personnel sont le temps et I’énergie. Je connais
certaines personnes qui ont adopté cette attitude et qui finissent par s’épuiser parce
qu’elles sont tiraillées dans toutes les directions a la fois par leurs potentiels.

2) Le deuxi¢me extréme va dans la direction opposée. Il s agit de ’approche passive et
défaitiste qui dit : « Les désirs ne font qu’apporter de la souffrance, alors ne désirez rien.
» En d’autres termes, « Détendez-vous et n’essayez pas d’accomplir quoi que ce soit. »
Il existe deux versions de cet extréme.

L’une dit que la nature du monde est telle que vous n’avez aucun libre arbitre et
aucun choix. Tout est prédéterminé par les conditions passées, vous n’avez donc d’autre
choix que d’accepter les choses telles qu’elles sont.

L’autre version est que vous avez le choix, mais que toute tentative d’exercer votre
libre arbitre ne fera qu’ajouter a votre souffrance, car vous étes par nature incompétent et
vous ne faites que semer le chaos.

Dans les deux cas, la solution proposée est la méme : « N’ayez aucune préférence. Ne
gaspillez pas vos efforts a essayer de changer les choses. Trouvez simplement la paix en
acceptant ce qui vient, sans vouloir que les choses soient différentes de ce qu’elles sont. »
On entend parfois présenter cela comme I’enseignement du Bouddha, mais en réalité, le
Bouddha s’est attaqué a I’idée selon laquelle vous étes incapable d’apporter des
changements habiles. Et comme je I’ai dit, si le Bouddha avait simplement accepté les
choses telles qu’elles étaient, il serait resté dans le palais.

Ce sont donc la les deux extrémes principaux : soit il n’y a rien de mal & suivre vos
désirs, soit vous ne devriez rien désirer du tout.

3) La troisieme alternative tente de trouver un juste milieu entre ces deux extrémes en
établissant des normes objectives pour donner la priorité a certains désirs plutdt qu’a
d’autres. Cette approche affirme que la cause principale de la souffrance est le sentiment

31



de division intérieure, qui provient de désirs qui tirent dans des directions différentes.
Pour résoudre ce probléme de division intérieure, cette approche affirme qu’il faut
commencer par définir qui vous étes. Ensuite, a partir de qui vous étes, vous déterminez
quels désirs vous devriez avoir et rejetez tous les désirs qui ne sont pas appropriés a qui
vous étes vraiment. Autrement dit, vous choisissez un état de devenir qui servira de base a
votre identité principale et  votre vision principale du monde. Quant aux autres désirs,
vous jugez s’ils favorisent ou non cet état de devenir. Si ¢’est le cas, vous pouvez leur dire
oui. Si ce n’est pas le cas, vous devriez leur dire non.

Les différentes versions de cette troisi¢eme alternative proviennent de différentes
facons de vous définir.

Par exemple, du point de vue romantique, vous faites partie intégrante de I’univers, et
votre sentiment d’individualité est une illusion. Vous devez étre sensible aux pulsions qui
surgissent en vous, apprendre a reconnaitre celles qui proviennent de I’unité de Iunivers
dans son ensemble et les distinguer des désirs provenant d’un faux sentiment de
séparation. Votre devoir est d’exprimer les plus universels, qu’ils soient conformes ou
non aux conventions sociales.

Une autre fagon de vous définir est de considérer que vous n’étes que votre corps.
C’est la vision matérialiste du monde. Vous existez essentiellement pour satisfaire les
besoins de votre corps et rien de plus, alors suivez les désirs qui favorisent votre survie et
votre bien-étre matériel. Ne vous souciez pas des désirs qui vont au-dela de la mort, car
rien en vous ne survivra a la mort.

Il y a ensuite la vision théiste, selon laquelle vous étes une créature de Dieu et devez
donc plier votre volonté a la sienne.

Dans certaines théories de ce type, on vous enseigne que vous pouvez réellement
atteindre la paix en ordonnant vos désirs, en fonction des priorités appropriées a ce que
I’on vous dit que vous étes. Dans d’autres, vous devez accepter le fait que le conflit est
inévitable et que vous devez simplement faire de votre mieux.

Comme je I’ai dit, les trois principales approches que nous avons mentionnées
jusqu’a présent sont définies dans les limites du devenir, qu’il s’agisse de définir qui vous
étes ou de définir le monde dans lequel vous devez essayer de trouver le bonheur. Elles ne
peuvent pas vous emmener au-dela du devenir, et donc elles ne peuvent pas vous
emmener au-dela de la souffrance. Le Bouddha les appelle « jungles de vues » et «
contorsions de vues ». Ce sont des vues qui vous maintiennent pris au pi¢ge et
prisonnier.

Maintenant, avec cette gamme d’options a I’ esprit, examinons [’approche du
Bouddha.

En ce qui concerne le premier extréme, le Bouddha dit qu’il existe des normes claires
et objectives pour déterminer ce qui est habile et ce qui ne Iest pas. Vous devez juger vos

32



33

désirs en fonction des résultats qu’ils produisent, et vous n’étes sage que si vous
choisissez des désirs qui meénent a un bonheur inoffensif  long terme.

En ce qui concerne le deuxi¢me extréme, comme je I’ai déja mentionné, le Bouddha
dit que vous devez accepter, comme hypothese de travail, le principe selon lequel vous
avez le pouvoir de changer votre vie et que vous étes capable de maitriser les savoir-faire
nécessaires pour apporter un changement positif, jusqu’a la fin de la souffrance. Au lieu
de vous dire que vous étes impuissant, le Bouddha affirme que vous avez le pouvoir de
changer les choses pour le mieux, et que le désir de changer votre comportement dans
une direction plus habile doit étre encouragé.

En ce qui concerne la troisi¢éme option — déterminer quels désirs sont les plus
appropriés en fonction de ce que vous étes — le Bouddha adopte I’approche opposée. Au
lieu de définir qui vous étes et de décider ensuite ce que vous devriez désirer sur la base de
cette définition, il commence par vous demander : « Quelle est la meilleure chose que
I’on puisse désirer ? » A partir de I3, vous vous définissez en fonction de ce désir ultime,
comme quelqu’un qui veut faire tout ce qui est nécessaire pour suivre la voie qui peut
mener 4 la réalisation de ce désir. A différentes étapes de la voie, votre définition de vous-
méme changera, en fonction des savoir-faire que vous devez développer a chaque étape,
mais le désir ultime reste constant.

Le Bouddha a découvert qu’il existe une voie qui meéne a la fin totale de la souffrance :
c’est la meilleure chose a désirer. C’est donc la possibilité que vous devez toujours garder
alesprit. Il vous invite ensuite & adopter une certaine vision du monde dans laquelle les
actions de cette voie sont possibles et fructueuses, si fructueuses qu’elles vous emmenent
au-dela des limites du monde. La vision du monde qu’il enseigne comme étant la vision
juste s’articule autour de cette possibilité. Cette voie exige également d’avoir une saine
perception de soi, capable de la suivre et de tirer profit de cette démarche.

Mais lorsque vous arrivez enfin au bout de la voie, toutes ces perceptions de soi
peuvent étre mises de coté. Et vous avez dépassé le monde. Comme I’a dit le Bouddha, il
n’y a plus besoin de devenir quoi que ce soit d’autre, car vous avez trouvé le bonheur
ultime.

Ici il est bon de se rappeler que la fin de la souffrance n’est pas un espace vide et mort.
C’est une conscience qui se suffit 2 elle-méme. Elle n’a pas besoin de dépendre d’un
objet quelconque. Et ¢’est un bonheur si totalement satisfaisant qu’il n’y a plus besoin
d’autres désirs. Il n’est pas nécessaire de continuer a fabriquer le moment présent, iln’y a
plus besoin de devenir, plus besoin d’avoir une identité ou d’habiter un monde. Comme
’a dit un jour Ajaan Suwat : « Lorsque vous faites I’expérience du bonheur ultime, vous
n’étes plus du tout intéressé a savoir s’il y a un soi qui en fait I’expérience ou non. »
L’expérience de ce bonheur est parfaitement compléte.

Bien str, pour ceux d’entre nous qui n’en sont pas encore 13, ¢’est ce que nous



appelons en anglais « une vente difficile », car cela ne ressemble  rien de ce que nous
avons connu auparavant. Comme nous sommes tellement habitués a construire nos
barrages et nos huttes, nous ne pouvons pas imaginer un bonheur qui n’implique pas de
barrages ni de huttes. C’est pourquoi le Bouddha doit nous convaincre que ¢’est une
bonne chose. Une partie de I’entrainement qu’il propose consiste 4 nous donner un
nouvel éventail de possibilités. Cela implique de s’entrainer a devenir habile dans les trois
types de fabrication que nous avons mentionnés précédemment, afin de bien les
connaitre. En effet, les choses que vous connaissez le mieux sont celles que vous apprenez
maitriser en tant que savoir-faire.

Vous pouvez le constater dans la maniere dont le Bouddha enseigne. Il vous apprend
avous parler 2 vous-méme : ot diriger vos pensées et comment évaluer les choses avec
habileté. Et dans ses nombreuses comparaisons, il vous enseigne quelles perceptions
garder a I’esprit. Il vous enseigne méme comment respirer pour faire naitre des sensations
habiles de plaisir et d’équanimité dans le corps et I’esprit. Autrement dit, il vous enseigne
comment utiliser habilement les trois types de fabrication.

Tout cela se retrouve dans la pratique de la concentration. Vous vous concentrez sur
votre respiration. C’est une fabrication corporelle. Vous vous parlez & vous-méme a
propos de la respiration : « Est-elle confortable ? Ne I’est-elle pas ? Est-elle trop longue ?
Trop courte ? Que peut-on faire pour la rendre plus confortable ? Une fois qu’elle est
confortable, que puis-je faire pour étendre cette sensation de confort a tout le corps ?
Comment puis-je la rendre plus continue ? » Tout cela releve de la fabrication verbale.
Et puis il y a les perceptions que vous gardez a I’ esprit : comment vous imaginez-vous la
facon dont la respiration circule dans le corps ? Et comment maintenez-vous ces
sensations de plaisir ? C’est des fabrication mentales.

C’est 'une des raisons pour lesquelles nous lisons les souttas dans lesquels le
Bouddha nous explique comment nous parler & nous-méme et quelles perceptions garder
al’esprit. C’est afin que nous puissions avoir une vision élargie de nos possibilités, du
type de moment présent que nous pouvons créer et de la manié¢re dont nous pouvons
I’orienter vers la fin de la souffrance.

Voila une vue d’ensemble de I’approche du Bouddha. Nous entrerons plus dans les
détails demain soir. Les points principaux a retenir de ce soir sont les trois fabrications,
I’enseignement sur le devenir et les trois types de soi que vous avez dans cet état de
devenir : ’agent, le consommateur et le commentateur. Gardez cela a ’esprit et vous
serez bien préparé pour le reste de la retraite.

23 AVRIL 2025, MATIN

34



35

Le probleme de la douleur

Le Bouddha a enseigné que I’existence de la douleur est quelque chose que nous
devons accepter. Il est vrai que nous pouvons éliminer certaines de nos douleurs grace
aux médicaments ou en changeant de position, mais il y en aura d’autres que nous ne
pourrons pas éviter. Et ¢’est le cas lorsque nous pratiquons la méditation, en particulier
lorsque nous restons assis immobiles pendant de longues périodes. Vous vous demandez
peut-étre : « Pourquoi devons-nous supporter la douleur ? » En partie pour habituer le
corps a rester dans cette position, car celle-ci permet de rester assis pendant longtemps.
Elle procure une sensation d’équilibre a tous les organes du corps.

Lorsque vous n’étes pas habitué a cette position, le probléme initial est que le sang
dans certains des principaux vaisseaux de vos jambes ou de votre dos est bloqué et poussé
dans les capillaires. Cela peut étre douloureux. Mais si nous restons assis dans cette
position suffisamment longtemps, les petits capillaires commencent a se dilater. En fait,
vous redirigez le sang vers le bas du dos et les jambes & mesure que les capillaires
deviennent des vaisseaux plus larges. Il y aura donc une période de douleur pendant
laquelle vous habituerez votre corps a cette position. Cependant, avec une pratique
répétée, ce type de douleur disparaitra.

Mais il y a une autre raison pour laquelle nous restons assis malgré la douleur : nous
devons comprendre comment I’ esprit réagit face a la douleur. Lorsque vous aurez
compris cela, vous apprendrez a ne plus souffrir de la douleur. Vous comprenez alors que
ce sont vos perceptions et les histoires que vous vous racontez a propos de la douleur —
vos fabrications verbales et mentales autour de celle-ci — qui vous font souffrir bien plus
que la douleur physique elle-méme. Et ce sont des choses que vous pouvez changer afin
de ne pas avoir a souffrir méme lorsque la douleur physique ne disparait pas.

Ainsi, méme si nous devons accepter la réalité de la douleur, le Bouddha ne nous laisse
pas sans défense face a elle. Il a dit que lorsque nous ressentons de la douleur, nous devons
apprendre a ne pas la laisser envahir notre esprit et y rester. Lorsque nous pouvons voir la
douleur comme une chose, le corps comme une autre chose, et notre conscience comme
quelque chose de distinct des deux, alors nous pouvons cohabiter avec la douleur sans la
laisser envahir notre esprit.

La premiere étape dans cette direction consiste a réaliser que la douleur n’envahit pas
réellement ’esprit de son propre chef. Nous I’ attirons 4 travers nos perceptions et nos
fabrications mentales : les images que nous avons de la douleur et les histoires que nous
nous racontons a son sujet. La clé pour garder notre esprit indemne sera donc de
percevoir et de penser la douleur d’une nouvelle manicere.

Malheureusement, le Bouddha ne nous donne pas d’instructions détaillées sur la
maniére de procéder. Il note cependant que le corps, les sensations, les perceptions, les



36

constructions mentales et la conscience sont tous des événements distincts. Cela nous
donne un indice sur la maniere de déméler ce qui semble étre un enchevétrement de
douleurs physiques et mentales. Il nous donne également un apergu général des étapes a
suivre pour gérer la douleur dans les quatre étapes de la méditation sur la respiration
associées aux sensations comme cadre de référence.

Ces étapes sont les suivantes :

e premierement, inspirer et expirer en étant sensible au ravissement ;

o deuxi¢tmement, inspirer et expirer en étant sensible au plaisir ;

e troisi¢mement, inspirer et expirer en étant sensible aux fabrications mentales, ¢’est-
a-dire 4 ’effet que les sensations et les perceptions ont sur I’ esprit ;

e ct enfin, quatriemement, inspirer et expirer en apaisant cet effet.

Ce sont la les quatre étapes principales.

Pour des instructions plus détaillées sur la maniere d’utiliser ces étapes pour gérer la
douleur, nous devons nous tourner vers les enseignements des ajaans de la forét. Nous y
découvrons qu’Ajaan Lee se concentre principalement sur les deux premiéres étapes, a
savoir étre sensible au ravissement et au plaisir, bien qu’il vous initie également aux deux
étapes restantes, a savoir étre sensible a la mani¢re dont les sensations et les perceptions
affectent I’ esprit et apprendre a apaiser cet effet. Ajaan Maha Bua accorde beaucoup
d’attention directement aux deux dernieres étapes.

Ajaan Lee commence par dire que lorsqu’il y a une douleur dans une partie du corps,
il ne faut pas se focaliser directement dessus. Concentrez-vous plutét sur les parties du
corps que vous pouvez rendre confortables par votre fagon de respirer, puis faites-en la
base de votre concentration. Pour I’instant, vous pouvez laisser les douleurs dans I’ autre
partie. L’image qu’il donne est celle d’entrer dans une maison dont le plancher
comporte des endroits pourris. Ne vous allongez pas sur les parties pourries. Allongez-
vous 2 ot le plancher est en bon état.

Une autre image qu’il donne est celle de manger une mangue. Si la mangue a des
parties pleines de vers, ne mangez pas ces parties-la. Mangez seulement les parties saines.
En d’autres termes, si la douleur se situe dans votre coté droit, concentrez-vous sur le
coté gauche. Sila douleur se situe dans le dos, concentrez-vous sur I’avant. Si vous avez
mal aux jambes, concentrez-vous sur le torse.

Quant aux sentiment de ravissement que vous générez, Ajaan Lee les assimile a des
sensations de plénitude dans le corps. Vous pouvez faire une breve expérience a ce sujet.
Focalisez-vous sur vos mains en ce moment méme. Pensez a détendre chaque petit
muscle de vos mains afin de permettre aux vaisseaux sanguins de s’ ouvrir totalement, et
vous verrez qu’ils se rempliront de sang. Lorsque vous inspirez, ne les contractez pas. Et
lorsque vous expirez, faites attention a ne pas les serrer. Au bout d’un moment, vous



37

ressentirez une sensation de plénitude dans vos mains. Laissez cette sensation de
plénitude s’installer pendant un moment, puis imaginez-la remonter le long de vos bras.
Vous pouvez également commencer par d’autres parties du corps, comme les petits
muscles autour des yeux ou au milieu de la poitrine, juste au niveau du sternum.
Imaginez ces zones totalement détendues lorsque vous inspirez, et totalement détendues
lorsque vous expirez. En inspirant, en expirant, laissez ces zones développer une sensation
de plénitude, puis a partir de 13, elle peut commencer a s’ étendre.

C’est ainsi que vous devenez sensible aux sensations de ravissement dans le corps.
Vous vous rendez compte qu’il n’y a peut-étre pas de sensations de ravissement lorsque
vous commencez, mais qu’il y a un potentiel pour qu’elles se développent. Quant aux
sensations de plaisir, il s’agit de sensations d’aise et de relaxation. Le ravissement est plus
intense, plus plein. Pour induire des sensations d’aise, imaginez que le processus
respiratoire est fluide et facile : gardez a I’esprit I'idée que votre corps est comme une
grande éponge. Lorsque vous inspirez, |’air peut entrer et sortir du corps par tous les
pores, sans aucune obstruction.

Une fois que ces sensations sont stables, imaginez que cette bonne énergie respiratoire
passe a travers la partie du corps qui souffre — et il est important de ne pas vous arréter a
la douleur. Souvent, nous avons inconsciemment I’impression qu’il y a un mur autour de
la douleur, vous devez donc pénétrer ce mur. Supposons que vous ayez mal au genou.
Lorsque les sensations de respiration confortable descendent le long de la jambe, faites-les
passer par le genou, puis par le pied. Si vous avez I’impression qu’un mur entoure la
douleur, rappelez-vous que méme les murs de pierre sont constitués d’atomes, et que les
atomes contiennent beaucoup d’espace. Imaginez que le souffle traverse ces espaces.

Lorsque vous utilisez ce type de perceptions, vous commencez en fait & passer aux
troisiéme et quatrieme étapes, qui consistent a étre sensible aux fabrications mentales et
en apaiser les effets. Une autre facon de procéder consiste 2 vous demander si la douleur
était présente dans cette partie du corps avant la respiration, ou si ¢’était I’inverse. Si
vous avez |’impression que la douleur précede I’inspiration, cela vous donnera le
sentiment que vous devez pousser la respiration a travers elle, ce qui peut créer davantage
de tension autour de la douleur. Essayez de changer votre perception, en vous disant que
c’est la respiration qui était | en premier, et voyez si cela facilite les choses.

Parfois, lorsque vous dissolvez les murs de tension autour de la douleur, celle-ci
disparait ou s’atténue dans une certaine mesure. Et parfois non. L’important est que ces
étapes vous rendent plus confiant face 2 la douleur. Vous n’avez pas 4 avoir peur delle.
Vous disposez d’outils pour la combattre.

Quand j’étais érudiant 4 I’université, tous les étudiants étaient inscrits dans un
programme informatique qui permettait au département de psychologie de les appeler au
hasard pour participer a des expériences psychologiques. J’ai été appelé un jour pour une



expérience aprés que j’ai appris & méditer. L’ expérience consistait & mettre la main droite
dans un seau d’eau glacée et a imaginer que la chaleur de la main gauche réchauffait la
main droite et que la fraicheur de la main droite passait dans la main gauche. Je suis donc
resté assis 1a pendant cinq minutes. Puis ils m’ont dit : « Bon, tu peux arréter
maintenant. Tu sors des parametres de I’étude. » La plupart des gens n’ont pas pu tenir
aussi longtemps.

J ai découvert plus tard qu’ils avaient divisé les participants a I’ expérience en trois
groupes. On a dit & un groupe : « Gardez votre main dans |’eau glacée jusqu’a ce que cela
devienne douloureux, puis retirez-la. » On a dit au deuxi¢me groupe : « Essayez de
garder votre main dans |’eau glacée aussi longtemps que possible », mais on ne leur a
donné aucune technique pour gérer la douleur. Le troisi¢me groupe, dont je faisais partie,
a recu cette technique pour I’aider a supporter la douleur.

Ils ont constaté que le troisi¢éme groupe était en général capable de rester dans I’eau
glacée beaucoup plus longtemps que les deux autres, ce qui montre que si vous avez le
sentiment de disposer d’outils pour lutter contre la douleur, vous pouvez la supporter
beaucoup plus efficacement.

Revenons a la méthode d’ Ajaan Lee : le fait que vous ayez cet endroit confortable
dans votre corps que vous avez pu maintenir grice a votre respiration vous aidera dans
I’étape suivante, ol vous allez vous concentrer directement sur la douleur. Vous savez
que si la douleur devient trop difficile & supporter, vous pouvez toujours revenir a votre
endroit confortable. Cela vous permet d’étre encore plus courageux face a la douleur.
Vos perceptions de I’énergie respiratoire vous donnent également un apercu des étapes
suivantes, qui consistent a explorer la relation entre la douleur et vos perceptions.

Lorsque vous vous sentez prét, vous pouvez essayer les étapes d” Ajaan Maha Bua pour
examiner vos perceptions de la douleur. Autrement dit, ¢’est la que nous passons
pleinement aux étapes consistant a étre sensible aux fabrications mentales autour de la
douleur et a calmer ces fabrications. Pour examiner vos perceptions, vous devez vous
poser des questions étranges. Mais ce n’est qu’en posant des questions étranges que vous
découvrirez les attitudes étranges que vous avez adoptées a I’ égard de la douleur.

Apres tout, votre premiere expérience de la douleur dans cette vie remonte 4 avant
méme que vous ne sachiez parler. Quand vous étiez bébé, vous deviez faire face a la
douleur sans pouvoir vous I’expliquer, et personne d’autre ne pouvait vous I’expliquer.
Vous avez donc probablement imaginé des images étranges autour de la douleur, et vous
continuez peut-étre a vous rapporter a votre douleur de maniere prélinguistique ou avec
des suppositions prélinguistiques.

Voici donc quelques-unes des questions que vous pourriez vous poser : « La douleur
est-elle la méme chose que le corps ? » En d’autres termes, si vous avez mal au genou,
cette douleur vous semble-t-elle étre la méme chose que le genou ? Si ¢’est le cas, vous

38



pouvez vous rappeler que I’ expérience du corps est composée des quatre éléments
suivants : la terre, I’eau, le vent et le feu. La terre représente la solidité, I’ eau les sensations
liquides ou fraiches, le vent la sensation d’énergie et le feu la chaleur. En réalité, la
douleur n’est rien de tout cela, mais nous avons tendance a I’associer a ces éléments, en
particulier 4 la sensation de solidité. Parfois, la douleur semble chaude, mais la douleur et
la chaleur sont en réalité deux choses distinctes.

Une autre question que vous pourriez vous poser est : « La douleur a-t-elle une forme
? » La douleur n’a pas vraiment de forme, mais elle peut en avoir une dans votre esprit.
Remettez donc en question I’image selon laquelle « cette douleur occupe cette partie du
corps ».

« A-t-elle de mauvaises intentions a votre égard ? » Remettez en question cette idée.

« La douleur est-elle solide et durable ? Ou se présente-t-elle sous forme de moments
individuels, apparaissant et disparaissant ? » Si vous pouvez la percevoir comme des
moments individuels, la question suivante est : « Ces moments viennent-ils vers vous ?
Ou pouvez-vous les percevoir comme s’éloignant de vous, méme lorsqu’ils apparaissent 2
» Essayez de les voir s’ éloigner. C’est comme étre assis 4 ’arri¢re d’un break, un de ces
vieux breaks dont les sieges arri¢re sont tournés vers |’arri¢re. Vous roulez sur la route, le
dos tourné au conducteur, et dés que quelque chose entre dans votre champ de vision,
cela s’ éloigne déja.

Iy a plusieurs années, j’étais a Singapour et 'un de mes éléves m’a emmené voir un
médecin chinois pour soigner une douleur dans le dos. Le médecin a commencé & me
frictionner le dos avec de I’huile, et au début, ¢’ était agréable. Puis il a frotté de plus en
plus fort, jusqu’a me mettre la peau a vif. Il a ensuite pris des fouets en bambou et a
commencé 2 me frapper le dos. Ma premiére pensée a été : « Quel mauvais kamma ai-je
commis pour mériter cela ? » Puis j’ai réalisé qu’il n’allait pas s’arréter de sitot. Mais j’ai
également réalisé que si je percevais que dés que le fouet en bambou frappait mon dos, la
douleur disparaissait déja, qu’elle ne venait pas vers moi, alors je trouvais cela beaucoup
plus facile a supporter. Le traitement a duré 10 & 15 minutes. Il a guéri mon mal de dos
parce que ma peau me faisait tellement mal. Mais j’ai appris une bonne technique, que
j utilise depuis lors.

Une autre question que vous pouvez vous poser est : « La douleur est-elle plus
intense 4 un endroit précis ? » Vous constatez que si vous commencez a vous concentrer
sur le point le plus douloureux, la douleur s’éloigne de vous. Vous continuez donc a la
suivre. Vous la poursuivez ici et 13, et ce faisant, vous modifiez I’équilibre des forces. Vous
n’avez plus autant peur de la douleur, vous n’essayez plus de la fuir, vous ne jouez plus le
role de victime, et il est donc plus difficile pour la douleur de vous atteindre. En
procédant ainsi, la douleur peut disparaitre completement, et parfois elle disparait de
manicre vraiment étrange.

39



40

Un jour, je poursuivais une douleur dans mon genou. Elle est restée dans la région du
genou pendant un certain temps, puis elle a remonté ma jambe jusqu’a ma poitrine et a
disparu dans mon cceur.

Parfois, la douleur disparaitra. Mais d’autres fois, elle se séparera. Autrement dit, le
corps et la douleur deviennent des choses distinctes. C’est comme si le corps était ici et la
douleur 13, 4 environ deux centimetres de lui. Et votre conscience est encore autre chose.

De cette maniére, vous apprenez des lecons importantes sur le role des perceptions
dans la formation de vos expériences les plus fondamentales et les plus immédiates.

Vous voyez également comment les instructions du Bouddha sur la maniére de gérer
la douleur rejoignent ses instructions sur la maniére de gérer ’esprit. Rappelez-vous que
les étapes pour prendre I’ esprit comme cadre de référence sont les suivantes : vous le
réjouissez, vous le concentrez et vous le libérez.

Les recommandations d”Ajaan Lee pour établir la concentration sur les parties du
corps que vous pouvez rendre confortables correspondent aux étapes de réjouir et de
concentrer. Ses instructions sur la fagon d’utiliser le plaisir et la concentration pour
dissoudre la coquille autour de la douleur, et les instructions d” Ajahn Maha Bua pour
questionner les perceptions correspondent a I’ étape de libération.

De cette maniere, nous pouvons voir comment les instructions du Bouddha sur sati
de la respiration se renforcent mutuellement dans le but de développer la force
intérieure. Elles concentrent votre désir de vous libérer de la souffrance sur la maniere de
traiter des problémes spécifiques de douleur et de souffrance dans le moment présent, ici
et maintenant. En d’autres termes, ses instructions de méditation ne réservent pas toutes
leurs récompenses pour la fin de la voie. Elles peuvent vous aider & devenir plus fort et
vous libérer de vos douleurs individuelles, tant physiques que mentales, ici et maintenant.

23 AVRIL 2025, APRES-MIDI

Questions-réponses

Q: Qu’est-ce que samadhi, si ce n’est le calme ? (Cette personne cite un certain ajaan
qu’il appelle Ajaan X.)

R : Samadhi n’est pas seulement le calme, mais aussi une focalisation intense. L’ esprit
se rassemble autour d’un objet. De plus, dans la concentration juste, vous étes en méme
temps alerte et doté de sati.

Il existe des états de calme qui sont considérés comme une concentration erronée.
Deux d’entre eux sont tres courants. L’un est appelé concentration illusoire, dans
laquelle vous vous focalisez sur un objet, tel que la respiration, et comme cela devient tres



41

agréable, vous abandonnez I’ objet et vous vous focalisez uniquement sur le plaisir. Vous
entrez dans un état trés plaisant, mais vous ne savez pas vraiment quel est votre objet.
C’est comme si vous étiez dans un brouillard agréable. Parfois, vous sortez de cet état et
vous vous demandez : « Ertais-je éveillé ou endormi ? » Ce n’est pas trés clair. C’est 'un
des empéchements qui surviennent lorsque ’esprit commence a se calmer mais n’est pas
encore completement focalisé sur son objet.

Pour contrecarrer cette tendance, lorsque I’esprit s apaise et qu’il y a une sensation de
plaisir, dites-vous : « Je vais laisser le plaisir faire son travail, et moi je reste focalisé sur
ma respiration. » C’est la que vous pouvez diffuser les sensations de la respiration dans
tout le corps, pour vous assurer qu’elle est connectée a toutes les parties du corps, et que
toutes les parties, méme les plus petites, sont nourries par la respiration. Autrement dit,
vous donnez du travail 2 I’esprit. Cela vous permet de vous ancrer fermement dans votre
objet.

L’image que j’ai en téte pour la concentration illusoire est celle d’une personne sur
un échafaudage a coté d’un immeuble. Un nuage passe et semble tres confortable, alors
elle saute de I’échafaudage sur le nuage.

L’autre type de concentration erronée est appelé état de non-perception, dans lequel
vous refusez de vous focaliser sur un objet quelconque. Dés que quelque chose surgit,
vous I’abandonnez, vous I’abandonnez, vous I’abandonnez, vous I’abandonnez. Vous
entrez dans un état ol vous n’avez plus aucune conscience de votre corps ni du monde
extérieur. Il reste un tout petit peu de conscience. Le temps peut passer trés vite sans que
vous vous en rendiez compte. Plusieurs heures semblent n’étre que quelques secondes.
C’est tres calme, mais ¢’est une concentration erronée. Il n’y a aucun discernement,
aucun sati, aucun sentiment d’étre alerte. Ce qui est étrange avec ce type de
concentration, ¢’est que si vous vous dites que vous allez en sortir 4 22 heures, par
exemple, vous en sortez exactement a cette heure.

Q :J’ai du mal & me concentrer quand je marche. Pour concentrer mon esprit,
j’inspire, faisant remonter |’énergie de la respiration depuis les pieds jusqu’a la téte,
jusqu’a ce qu’elle atteigne le sommet du crane. Puis je la fais redescendre lorsque je fais le
pas suivant. Cette pratique m’oblige & marcher trés lentement, pas a pas, en
synchronisant ma respiration avec ma marche. Cette technique est-elle correcte ?

R : Elle est parfois utile. Si vous trouvez qu’elle vous aide & vous concentrer, vous
pouvez la pratiquer. Mais une fois que vous étes concentré, essayez de trouver un seul
point dans votre corps sur lequel vous focaliser, car vous voulez arriver & marcher sans
synchroniser votre respiration avec vos pas. Gardez votre attention sur ce point. Essayez
de choisir un endroit qui est le moins affecté par le mouvement des pieds, car vous voulez
pouvoir traverser la rue en toute sécurité pendant que vous faites votre méditation



marchée.

Q : Est-il possible d’étre dans le premier jhana tout le temps, 24 heures sur 24 ?

R : Sivous parlez, vous n’étes pas dans les jhanas. Vous pouvez écouter tout en étant
en jhana, c’est pourquoi les personnes qui écoutaient le Bouddha pouvaient atteindre
I’éveil tout en écoutant. Une personne qui maitrise jhana peut y entrer et en sortir &
volonté. Si vous vivez seul, je suppose que vous pourriez étre en jhana tout le temps, mais
cela demanderait beaucoup de maitrise.

Q : Comment puis-je savoir si les sensations que je ressens lorsque je fais circuler mon
souffle dans mon corps sont le résultat direct de ce souffle, ou si elles sont latentes ou
préexistantes ? Est-ce important ou non ? Si ce n’est pas important, pourquoi ?

R : Une fagon de vérifier si ce que vous ressentez est le résultat de ce que vous faites en
ce moment est de changer ce que vous faites. Si les résultats changent, alors ¢’est
évidemment le résultat de ce que vous étes en train de faire. Si cela ne change pas, alors
c’est le résultat d’autres choses. Mais vous constaterez tres probablement, en particulier
avec la respiration, que si vous changez votre intention quant a la fagon de respirer, cela
aura un effet immédiat sur la facon dont vous ressentez votre corps.

Q : Ajaan, en ce qui concerne le travail sur la douleur, je peux d’abord m’asseoir par
terre pendant 30 minutes avant que ma jambe droite ne s’engourdisse et ne devienne
douloureuse. Ensuite, je peux m’asseoir sur une chaise pendant une heure avant que la
douleur ne commence, et jusqu’a présent, pour cette retraite, j’ai décidé d’utiliser une
chaise.

Ensuite, mon objectif serait de m’asseoir plus longtemps par terre.

Enfin, que pensez-vous de I'idée d’utiliser la retraite pour travailler avec la douleur,
ou vaut-il mieux en faire un objectif 4 long terme pour apres la retraite ? Merci.

R : Je dirais que vous devriez utiliser la derniére séance de I’apres-midi, qui dure 30
minutes, pour vous asseoir par terre. Sinon, je vous conseillerais de vous asseoir sur une
chaise. Vous pouvez profiter de la retraite pour développer votre concentration, car il est
plus facile de travailler avec la douleur lorsque vous avez une certaine capacité de
concentration. Vous pouvez donc en faire un objectif 4 long terme. Par exemple, un jour,
vous vous asseyez pendant 30 minutes, le lendemain pendant 35 minutes, puis 40, puis
45, et ainsi de suite.

Q : Lorsque je suis dans le troisi¢éme jhana, je trouve que penser & ma préférence pour
I’équanimité plutdt que pour le plaisir — et la douleur, d’ailleurs — peut m’aider a
approfondir ma concentration. Est-ce que cela peut aussi étre un moyen d’abandonner le

42



43

plaisir pour entrer dans le quatri¢me jhana, ou est-ce plutdt que le plaisir doit saturer
Iesprit avant qu’il puisse lacher prise, et qu’il faut donc simplement étre patient ?

R : Cela dépendra de la situation. Si vous décidez que vous préférez I’équanimité au
plaisir, que les choses commencent 4 se calmer et que I’esprit reste dans cet état plus
profond, alors tout va bien. Cependant, si cela demande beaucoup d’efforts pour le
maintenir dans cet état plus profond, ¢’est le signe que I’esprit n’est pas encore prét.
Revenez profiter du plaisir de I’ état que vous venez de quitter.

Dans la tradition de la forét, on raconte que méme Ajaan Mun a constaté que certains
jours, lorsqu’il voulait vraiment plonger son esprit dans une concentration profonde,
cela ne fonctionnait pas comme il le souhaitait. Il y a des moments ot il faut nourrir
esprit et le corps de plaisir avant qu’ils ne soient préts a s apaiser plus profondément.
Vous n’avez pas besoin de passer de jhana en jhana comme on joue a saute mouton.

Q :J’ai trouvé tres utile votre conseil sur la question de la sécurité intérieure, merci
pour cela. Mais je voudrais quand méme vous demander ce qu’il faut faire lorsque les
personnes dont vous dépendez beaucoup s’adressent a vous. Supposons que I'une d’elles
se présente au travail, comment affirmer vos désirs ou vos besoins sans que Iautre se
sente agressée ou menacée ? C’est le cas dans un contexte professionnel ou la
concurrence intellectuelle est forte.

R : Vous devez apprendre & exprimer vos besoins et vos désirs de maniere non
agressive. Il y avait une femme en Thailande qui est devenue Miss Thailande, puis Miss
Univers. Elle avait la réputation de tout dire avec le sourire. Les gens se laissaient séduire
par son sourire, sans remarquer qu’elle disait parfois des choses assez agressives. Il s’agit
donc d’apprendre 4 s’affirmer sans que Iautre personne ait I’'impression que vous
I’attaquez. Cherchez des modéles.

Je vais vous donner un exemple. Lorsque je suis allé pour la premiére fois en Thailande
pour séjourner au monastére, il y avait un vieux moine qui s’était fait ordonner apres
avoir pris sa retraite de la fonction publique. Il aimait se vanter d’avoir totalement
dépassé le désir sexuel, mais il aimait aussi raconter des histoires sur son passé avec des
prostituées.

Un jour, cela m’a énervé. Il a commencé a raconter une autre de ces histoires, et j’ai
dit : « Comment pouvez-vous dire que vous avez dépassé le désir sexuel ? Vous ne parlez
que de ca. » Eh bien, il s’est mis en colére. Ajaan Fuang en a entendu parler et m’a dit : «
Ce n’était pas la maniere la plus habile d’aborder le probleme. Il fallait lui dire : « Ces
histoires ne vous affectent peut-étre pas, mais moi j’ai encore du désir sexuel, et cela
m’affecte, alors pourriez-vous s’il vous plait ne pas raconter ces histoires ? »

Des années plus tard, apres la mort d’ Ajaan Fuang, alors que j’étais responsable du
monastere, nous avions un jeune moine dont la mere apportait le journal tous les jours.



14

Ce journal était un tabloid appelé le Daily News. Chaque jour, en premiere page de la
section deux, il y avait toujours une photo d’une femme trés peu vétue. Et il semblait que
cette page était toujours celle qui restait ouverte lorsque le journal était laissé trainer. ] ai
donc réuni les moines et je leur ai dit : « Cela ne vous affecte peut-étre pas, mais moi cela
m’affecte, d’accord ? » Cela a mis fin 4 cette histoire. Donc, apprenez a étre diplomate.

Q : Désirer ce qui est beau ou étre attiré par la beauté, I’esthétique : est-ce malhabile ?
Cela conduit-il nécessairement a la sensualité, méme lorsque Iesprit pense reconnaitre
I’absolu ?

R : De quel type d’absolu parlons-nous ici 2

Le Bouddha a dit qu’il ne condamnait pas toute beauté, tous les plaisirs sensuels.
Vous devez juger ces choses en fonction de I’effet qu’elles ont sur votre esprit. Si vous
constatez qu’un plaisir particulier fait naitre des qualités malhabiles, alors vous devez
renoncer a ce plaisir. Mais s’il n’a pas cet effet, alors tout va bien. Mais ¢’est un domaine
dans lequel vous devez étre trés honnéte avec vous-méme.

Le Canon donne des exemples de plaisirs innocents, comme la beauté de la nature et
le plaisir de vivre dans une communauté harmonieuse ou dans la solitude. Ces plaisirs
sont généralement acceptables dans tous les cas. Les autres plaisirs, tant qu’ils
n’impliquent pas d’enfreindre les préceptes, relevent de la sphere individuelle. Vous
devez vous observer en toute honnéteté.

Q : Lorsque j’écoute un podcast, que je lis un roman ou que je regarde un film, je ne
ressens pas de souffrance. Quels sont les inconvénients de ces stratégies, étant donné que,
sur la voie, on continue a ressentir de la souffrance jusqu’a ce qu’on arrive au bout ?

R : Testez-vous : pouvez-vous regarder ce film en boucle pendant 24 heures ? Pouvez-
vous écouter ce podcast encore et encore pendant 24 heures ? Au bout d’un certain
temps, ce n’est vraiment plus agréable. En d’autres termes, ce sont des moyens de vous
rendre insensible a la souffrance qui se produit réellement dans votre esprit. Il vaut mieux
étre tres clair avec vous-méme sur ce qui se passe réellement dans votre esprit et sur les
niveaux de stress qui s’y trouvent, méme dans ces expériences. Essayez également de
cultiver les plaisirs qui font partie de la voie, car ces plaisirs vous rendent en fait plus
sensible a ce qui se passe réellement dans votre corps et dans votre esprit.

Lorsque je suis retourné pour la premicre fois en Amérique, j’étais dans I’avion avec
Ajaan Suwat. Nous étions assis sur une rangée de trois sieges, et |’homme assis coté
hublot a d&t remarquer : « Oh, ce sont des moines bouddhistes. » Sans nous dire bonjour
ni rien, il s’est tourné vers nous et nous a dit : « Je n’ai pas de souffrance. » Puisil a
commencé a nous raconter sa vie. Il vivait a Blythe, en Californie, en plein cceur de la
partie la plus chaude du désert américain. Il tenait un concessionnaire automobile, avait



45

un fils qui était en prison et une fille qui avait donné naissance & un bébé cocainomane
que lui et sa femme devaient élever parce que leur fille était toxicomane. Il n’arrétait pas
de dire : « Mais je ne souffre pas », mais on voyait bien qu’il était dans le déni.

Il est donc tres facile de nier sa souffrance. Il vaut mieux étre sensible 4 la souffrance
qui existe, méme dans certains plaisirs.

Q : J’ai un doute quant & ma compréhension de votre enseignement sur le processus
qui conduit aux fabrications. D’apres ce que je comprends, premierement, I'esprit et le
désir sont a I’ origine de la souffrance. Deuxiemement, I’ esprit et le désir donnent
I’'impulsion qui met en mouvement ce processus de fabrication. Troisitmement, les
fabrications produisent alors la mati¢re du désir. Et quatriemement, le désir est
I’ origine de toutes nos expériences et de notre devenir. Est-ce exact, ou est-ce au contraire
le désir et le besoin de devenir qui donnent naissance au désir ?

R : Il ne s’agit pas d’un processus strictement linéaire, dans lequel A cause B, et B
cause C. Il existe en fait de nombreuses boucles de rétroaction dans lesquelles B ou C
peuvent se retourner et influencer A, et C peut influencer B. Autrement dit, il y a les
désirs qui donnent I’impulsion aux fabrications, et les fabrications qui produisent les
matériaux a partir desquels vous excitez davantage de désirs. Parfois, ce sont les
fabrications qui donnent naissance au devenir. Vous pouvez alors développer certains
désirs autour de votre perception de vous-méme ou du monde dans cet état de devenir,
qui donneront naissance a d’autres fabrications.

Cependant, ces boucles de rétroaction ne constituent pas un cercle déterministe. Elles
peuvent étre rompues par la conscience, ’alerte, I’ardeur, sati, la sagesse et le
discernement. Mais il y a une mise en garde : si un état de devenir est déja apparu,
n’essayez pas de détruire cet état de devenir, car cela devient un désir de non-devenir, qui
est également une cause de souffrance. Ce que vous devez faire, ¢’est revenir en arriére et
trouver le processus qui méne a I’état de devenir suivant, puis interrompre ce processus
par la dépassion. C’est ainsi que vous vous libérez du devenir.

Q: Qu’en est-il des sankharas ? J"ai des douleurs physiques. Sont-elles liées a mes
actions passées ?

R : Les sankharas sont essentiellement des actions intentionnelles. L’action elle-
méme, puis ce qui est produit par I’action, sont tous deux appelés sankharas. Ce qui est
important & propos des sankharas, ¢’est qu’ils contiennent un élément intentionnel.

Quant 4 vos douleurs physiques, elles proviennent d’une combinaison d’actions
passées et d’actions présentes. Les actions présentes sont les trois types de sankharas, ou
fabrications, dont nous avons parlé précédemment : corporelles, qui sont la respiration ;
verbales, qui sont les pensées dirigées et les évaluations, la facon dont vous vous parlez a



46

vous-méme ; et mentales, qui sont les sensations et les perceptions. Quand nous
pratiquons, nous essayons de devenir plus habiles dans ces types de fabrications dans le
moment présent.

Q : L’enseignement d’hier sur la co-apparition en dépendance a soulevé la question
du libre arbitre par opposition au déterminisme. Pouvez-vous nous donner votre avis ?

R : L’enseignement du Bouddha sur la causalité est une combinaison de deux
principes.

Le premier principe est diachronique, ¢’est-a-dire la causalité dans le temps. En
d’autres termes, une action se produit maintenant, et son effet se manifestera plus tard.

Le deuxieme principe, cependant, est synchronique : I’action se produit maintenant
et la conséquence se produit exactement au méme moment. Lorsque la cause disparait,
Ieffet disparait immédiatement.

Notre vie est une combinaison de ces deux principes, et il s’avere que sans notre
contribution au moment présent, nous ne pourrions méme pas faire I’expérience des
résultats de nos actions passées. Les deux sont donc nécessaires pour vivre le moment
présent. Mais il est important de noter que vos décisions dans le moment présent ne sont
pas nécessairement déterminées par le passé.

Il y a donc un élément de conditionnalité provenant du passé, mais il y a aussi un
élément de liberté dans vos choix présents. C’est en raison de cette liberté que nous nous
focalisons sur le moment présent lorsque nous méditons, car ce que vous faites dans le
moment présent va faire la différence entre souflrir ou non des actions passées.

En bref; il y a un certain déterminisme, mais ce n’est pas un déterminisme total, et il y
a une certaine marge pour le libre arbitre.

Q : Le désir du bodhisattva est admirable : aider les étres a se libérer du sarnsara. Si le
choix de devenir un bodhisattva est déterminé dans les vies antérieures, peut-on, par la
puissance du libre arbitre, le changer et suivre la voie de I’arahant ? Comment le savoir ?

R:Ilyal’histoire d’Ajaan Mun et d’Ajaan Sao. C’est une histoire bien connue dans
la tradition de la forét. Apres avoir atteint le troisi¢éme stade de I’éveil, Ajaan Mun se
demandait pourquoi son maitre, Ajaan Sao, n’avait encore atteint aucune des nobles
réalisations. Il vit dans sa méditation qu’Ajaan Sao, dans une vie antérieure, avait fait le
veeu de devenir un Bouddha Privé. Ajaan Mun lui en a donc parlé. Ajaan Sao s’est senti
découragé par le temps qu’il faudrait pour devenir un Bouddha Privé, alors il a renoncé a
son veeu et peu apres, il est devenu arahant.

Donc, la réponse courte a cette question est : oui, vous pouvez renoncer a des veeux
comme celui-ci, car tout le monde dispose de ce libre arbitre.



23 AVRIL 2025, SOIR
Déterminé a étre libre

Pour revenir sur certains points abordés hier soir : une grande partie de la solution au
probleme du désir consiste & mettre de I’ordre dans vos désirs. Vous vous concentrez sur
la meilleure chose possible a désirer, puis vous alignez tout le reste sur cela, y compris
votre perception de qui vous étes et de ce dont vous étes capable. Cette approche
implique également d’établir un ensemble de valeurs solides, afin que vos jugements sur
des désirs spécifiques puissent tous se référer au méme ensemble de normes. Pour que ce
désir principal puisse rester aux commandes, vous devez avoir une détermination ferme
que vous vous étes clairement exprimée. Sinon, de nouveaux désirs viendront la balayer.

La meilleure chose a laquelle vous pouvez aspirer avec détermination est la libération
totale de la souffrance et de toutes sortes de contraintes. Et vous voulez un bonheur qui
soit totalement inoffensif. Ainsi, lorsque vous empruntez la voie du Bouddha, vous faites
de la liberté et de I’innocuité vos valeurs suprémes.

Le Bouddha souligne I’importance de la liberté dans la comparaison qu’il utilise le
plus souvent pour désigner son objectif : #ibbina ou le déliement.

L’image du nibbana, I’extinction d’un feu, doit étre comprise a la lumiére de la facon
dont le fonctionnement du feu était compris a I’époque. On pensait que I’¢élément feu
existait sous forme latente dans toutes choses. Quand on le provoquait, par exemple en
utilisant un baton enflammé, il s’accrochait 2 un morceau de combustible et
s’enflammait. Remarquez bien : ¢’est lui qui s’accrochait au combustible. Ce n’¢était pas
le combustible qui s’accrochait a lui. Quand le feu s’ éteignait, il lachait le combustible et
était libéré. Une fois libéré, on ne pouvait plus le localiser, ni 2 I’est, ni a I’ ouest, ni au
nord, ni au sud.

De la méme maniere, I’esprit est piégé, non pas par les choses auxquelles il s’accroche,
mais par son propre acte d’agrippement. Lorsqu’il lche prise, il est libéré et ne peut étre
classé comme existant, inexistant, les deux 4 la fois ou ni I’un nil’autre. Ainsi, étre
déterminé 3 atteindre le nibbana signifie étre déterminé a atteindre la liberté totale,
méme de I’espace et du temps.

Cette détermination implique quatre qualités mentales : le discernement, la vérité, le
renoncement et le calme. Ces qualités mentales concernent a la fois le but et la voie vers
le but. Autrement dit, le but est I”’expression la plus élevée de ces quatre qualités, et la voie
vers le but exige que vous développiez les quatre dans votre pratique.

Lorsqu’elles sont définies en termes de but :

o Le discernement qui abandonne les kilesas (les souillures mentales qui ternissent le

47



cceur) est le plus noble discernement.

o La vérité du nibbana, qui n’est pas trompeuse, est la plus noble des vérités.

o Le renoncement  la passion, a I’aversion et a I’illusion est le plus noble des
renoncements.

o Et le calme qui découle de I’absence de passion, d’aversion et d’illusion est le plus
noble des calmes.

Remarquez que méme au niveau de I’ objectif, il existe une hiérarchie entre ces quatre
qualités. Le discernement et le renoncement, qui agissent ensemble, sont les dernieres
étapes menant a I’ objectif. La vérité et le calme sont des attributs de I’ objectif lui-méme.

Lorsque ces déterminations sont définies comme des qualités a développer tout au
long de la voie, elles sont exprimées sous forme d’impératifs :

o Ne négligez pas le discernement.

o Protégez la vérité.

o Engagez-vous a renoncer.

o Et entrainez-vous uniquement pour atteindre le calme.

Examinons ces points un par un.

o Premi¢rement : ne négligez pas le discernement. Nous considérons généralement la
sagesse bouddhiste comme abstraite et paradoxale, axée sur des concepts tels que la
vacuité et le pas-soi, mais elle repose en réalité sur trois propositions tres simples.

a) La premiére est la question suivante : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, menera a
mon bien-étre et A mon bonheur 4 long terme ? » La sagesse ici réside dans le fait de voir
que votre bonheur doit provenir de vos actions ; que le bonheur 4 long terme est
possible ; et qu’il est préférable au bonheur 4 court terme.

Cette question ¢tablit également le cadre pour les parties ultérieures de la voie. Au fur
et & mesure que vous pratiquez et commencez a obtenir des résultats de vos actions, vous
devez vous demander si ces résultats sont suffisamment bons pour étre identifiés comme
I’ objectif. Lorsque le Bouddha a parlé des secrets de son éveil, 'un d’eux était qu’il ne se
contentait pas des qualités habiles qu’il avait développées, sans parler des qualités
malhabiles. S’il restait encore de la souffrance dans son esprit, il ne s’arrétait pas tant
qu’il ne s’en était pas débarrassé.

Il a enseigné trois perceptions comme une sorte de test pour vérifier si quelque chose
peut étre considéré comme étant le but.

Vous avez peut-étre déja entendu parler de ces trois perceptions : les perceptions de
I’inconstance, du stress et du pas-soi. Elles correspondent aux termes de la question
initiale : Autrement dit, si quelque chose est inconstant, ce n’est pas heureux. Si c’est
inconstant, ce n’est pas 4 long terme. Et si ce n’est ni heureux ni a long terme, cela ne
vaut pas la peine de le revendiquer comme vous appartenant. C’est ainsi que vous utilisez

48



ces trois perceptions : pour tester si quelque chose que vous avez obtenu mérite vraiment
que vous en soyez satisfait.

C’est le premier principe de la sagesse : nous agissons pour notre bien-étre et notre
bonheur a long terme.

Si cela semble égoiste, rappelez-vous que si votre bonheur vous conduit a faire du mal
aux autres, ils ne supporteront pas de voir ce bonheur durer. Cela signifie que la notion
de votre bien-étre et de votre bonheur a long terme doit inclure la bienveillance et la
compassion envers les autres. L’accent mis sur le bonheur 4 long terme signifie également
que le discernement authentique, au lieu de se focaliser exclusivement sur le moment
présent, prend également en compte |’avenir, car vous gardez a " esprit les conséquences a
long terme de ce que vous faites dans le moment présent.

Ce fait se reflete dans les passages ot le Bouddha parle de se concentrer sur ce qui doit
étre fait maintenant, ici, dans le moment présent. Il ne dit jamais que le moment présent
aune valeur indépendante. Il n’est pas merveilleux en soi. Tous les passages qui vantent
I"importance de se focaliser sur le présent s’inscrivent dans le contexte de ses discussions
sur sati de la mort. Etant donné que vous pouvez mourir A tout moment, vous devez faire
tout ce qui est en votre pouvoir dés maintenant pour acquérir les savoir-faire nécessaires
pour bien gérer la mort.

C’est le premier principe du discernement.

b) Le deuxi¢me principe est un corollaire du premier. Si le bonheur 2 long terme
nécessite d’abandonner votre bonheur a court terme, vous étes prét 4 abandonner le
court terme. C’est un principe de base : si vous voulez gagner aux échecs, vous devez étre
prét a perdre certaines de vos pieces. Cela signifie que le discernement implique le
renoncement. C’est pourquoi ces deux déterminations vont de pair. Vous devez faire
preuve de sufisamment de discernement pour abandonner tout ce qui vous empéche
d’atteindre le vrai bonheur.

c) Le troisieme principe de la sagesse ou du discernement se concentre sur quatre
types d’actions. Deux d’entre elles sont évidentes : la premiere est une action que vous
aimez faire et qui donne de bons résultats. La seconde est une action que vous n’aimez
pas faire et qui donne de mauvais résultats. Celles-ci sont faciles. Vous faites les choses
que vous aimez faire et qui donnent de bons résultats. Les choses que vous n’aimez pas
faire et qui donnent de mauvais résultats, vous ne les faites pas.

Les deux suivantes sont plus difficiles : les actions que vous aimez faire mais qui
donneront de mauvais résultats a long terme, et les actions que vous n’aimez pas faire
mais qui donneront de bons résultats a long terme. Ces deux options nécessitent une
certaine compréhension psychologique. Vous devez savoir comment vous motiver a faire
ce qui est dans votre intérét et votre bonheur a long terme, et  ne pas faire les choses qui
vous causeront du tort & long terme. En d’autres termes, vous devez savoir comment vous

49



convaincre.

Pour vous convaincre de faire des choses que vous n’aimez pas faire habituellement,
mais dont vous savez qu’elles seront bénéfiques pour vous, votre discernement doit étre
pragmatique. Il doit également savoir comment étre persuasif, autrement dit, enseigner
aux membres de votre comité intérieur a vouloir faire ce qui est dans leur meilleur
intérét. C’est la qu’avoir un ensemble de valeurs fort est une partie importante de la voie.
Cela impliquera les trois types de fabrication dont nous avons parlé le premier soir, en
particulier la fabrication verbale, qui est la facon dont vous vous parlez & vous-méme.
Nous nous concentrerons davantage sur ce sujet demain soir.

Négliger le discernement reviendrait a dire : « Je me fiche des conséquences a long
terme de mes actions. Je vais simplement faire ce que je veux maintenant. » Supposons
que vous vous disiez : « Si tu bois ce soir, tu auras la gueule de bois demain. » Négliger le
discernement reviendrait  répondre : « Je m’en fiche. » Ne pas négliger le discernement
signifie se soucier des conséquences a long terme de vos actes. Il ne s’agit pas seulement
d’étre conscient du moment présent. Il s’agit d’étre sensible au fait que le moment
présent est quelque chose que vous fagonnez activement, et que la fagon dont vous le
faconnez aura des conséquences a long terme, donc vous voulez le faconner
correctement.

Voila pour la premiere des déterminations.

o La deuxi¢me détermination, protéger la vérité, signifie étre tres clair sur ce sur quoi
vous basez vos opinions sur la vérité : des choses comme les rumeurs, la tradition, le
raisonnement, la logique ou I’ expérience directe. Parmi les bases possibles de vos
opinions, le Bouddha dit que seule I’expérience directe est fiable, et votre expérience
directe n’est fiable que lorsque vous devenez vous-méme une personne fiable. La vérité
est donc non seulement une question d’honnéteté intellectuelle, mais aussi d’intégrité
personnelle. L’honnéteté intellectuelle signifie essentiellement rapporter la vérité.
L’intégrité signifie que vous étes vraiment honnéte avec vous-méme au sujet de ce que
vous faites et des résultats obtenus, et que vous essayez d’agir de maniére responsable.

Préserver la vérité signifie que si vous savez que vos opinions ne sont pas fondées sur
une expérience directe, vous devez garder |’esprit ouvert a I’apprentissage de nouvelles
choses dans votre pratique. Cela signifie également que vous devez examiner avec rigueur
les croyances auxquelles vous adhérez déja ou que vous envisagez d’adopter. C’est la
deuxi¢eme détermination.

o La troisi¢me détermination consiste a s’ engager a renoncer. Cela signifie trouver de
la joie dans I’abandon de tout attachement qui pese sur I’ esprit et, une fois que vous les
avez abandonnés, trouver de la joie dans le fait de les laisser partir pour de bon. Cet
élément de joie est une partie importante de la pratique. L’un des sujets abordés plus tard
dans la retraite sera les types de délectation que le Bouddha vous conseille de cultiver

50



dans votre pratique.

C’est le genre de joie que vous ressentez quand vous arrivez & maitriser un savoir-
faire. Au niveau extérieur, le renoncement signifie étre généreux avec vos possessions
matérielles, votre énergie, vos connaissances, votre temps et votre pardon. Au niveau
intérieur, cela signifie apprendre a cesser de vous identifier & tout membre de votre
comité intérieur qui résistera a suivre la voie. Cette joie est ce qui vous donne de I’énergie
a pratiquer.

e La quatri¢me détermination consiste a s’ entrainer uniquement au calme. Cela
signifie abandonner tout ce qui, a I'intérieur ou a I’extérieur, perturbe I’esprit. Cela ne
signifie pas que vous abandonnez vos responsabilités, mais que vous ne prenez pas de
fardeaux inutiles. Comme I’a dit le Bouddha, si vous étes sage, vous savez quelles tiches
vous incombent et vous les accomplissez. Vous savez également quelles tiches ne vous
incombent pas, et vous ne les assumez donc pas.

Au début de la pratique, vous vous concentrez sur I’élimination des perturbations
intérieures ou extérieures qui pourraient vous détourner de la voie. Au fur et 2 mesure
que la voie se développe, vous commencez a vous concentrer sur les perturbations
présentes sur la voie elle-méme, et vous les laissez progressivement s’ en aller, car vous
n’en avez pas besoin.

C’est la quatrieme détermination.

Il convient de noter qu’a ce niveau de développement des quatre déterminations, en
tant que qualités renforcées par la pratique, trois d’entre elles — le discernement, la vérité
et le renoncement - fonctionnent comme des moyens. Le calme, méme ici, est une
qualité pour laquelle vous vous entrainez. En effet, le calme intérieur est totalement stir.
Personne d’autre ne peut vous le prendre, et personne n’a méme besoin de savoir que
vous le possédez.

Ces quatre déterminations sont couvertes par le discernement. Vous voyez les
avantages a long terme qui découlent de la protection de la vérité, de I’engagement a
renoncer et de ’entrainement au calme. Vous vous efforcez d’apprendre les lecons qui
vous permettront de développer de mieux en mieux ces qualités, puis vous appliquez ces
lecons pour approfondir votre pratique.

En développant ces quatre qualités de cette manicre, vous pouvez surmonter les désirs
qui sont ignorants, trompeurs, avides ou agités. En d’autres termes, vous faites de votre
mieux pour surmonter :

premierement, les désirs qui visent principalement la gratification immédiate, qui
sont complaisants ou qui ignorent les conséquences a long terme ;

deuxiemement, les désirs qui vous mentent, ¢’est-a-dire qui promettent des résultats
qu’ils ne peuvent pas atteindre.



Le troisieme type de désir que vous surmontez est celui qui vise & acquérir plus de
richesse et de pouvoir sur les autres, ou qui cherche toujours a tirer profit des autres. Au
lieu de voir la valeur du renoncement, vous en voulez toujours plus, comme certains
politiciens.

Le quatri¢me type de désirs que vous surmontez sont ceux qui visent & obtenir des
choses que vous auriez a vous battre pour protéger. Autrement dit, des choses qui vous
feraient craindre de perdre ce que vous avez, comme lorsque vous travaillez pour acquérir
des richesses et que vous devez ensuite engager des gardes armés pour protéger ces
richesses et vous-méme.

Tout en développant ces quatre résolutions, vous allez également 4 I’encontre de
nombreuses habitudes courantes que le monde en général utilise pour poursuivre ses
désirs, telles que I’habitude de rechercher des résultats rapides sans penser aux
conséquences a long terme, comme I’approche américaine des affaires.

La deuxieme habitude serait celle d’utiliser la tromperie lorsque vous ne pouvez pas
obtenir ce que vous voulez par des moyens honnétes.

La troisieme serait I’habitude d’accumuler autant que possible.

Et puis, la détermination  rester calme I’emporte sur I’habitude de rechercher le
bonheur dans la variété, I’ excitation et le changement pour le changement.

Dans une image fréquemment utilisée dans le Canon, lorsque vous vous engagez dans
la pratique, vous cessez de suivre le courant des passions du monde. Au contraire, vous
allez a contre-courant, méme lorsque ¢’est difhicile. C’est difficile parce que les désirs qui
vont a’encontre des quatre déterminations ne cedent pas facilement. Apres tout, ils ont
dominé votre esprit pendant qui sait combien d’éons. Et ce n’est pas parce que ces désirs
sont ignorants qu’ils ne sont pas intelligents. IIs peuvent facilement vous tromper, et ils
vous ont trompé pendant tres longtemps.

Ils peuvent méme citer le Dhamma a leurs propres fins quand ils le souhaitent. Par
exemple, ils vous diront qu’en les combattant, vous les renforcez, et que vous devriez
donc simplement éviter de les défier. Ou ils pourraient vous dire que, puisque le
contentement est une vertu, il vaut mieux les accepter et étre en paix avec eux. Ou
encore, ils pourraient vous dire que, puisque le but est sans effort ni désir, vous pouvez y
parvenir sans exercer d’effort ni de désir. Toutes ces idées sont du faux Dhamma, et elles
sont particuli¢rement dangereuses parce qu’elles sont trés attrayantes.

Le Bouddha, cependant, n’a jamais caché le fait que la pratique impliquerait une
bataille intérieure. C’est pourquoi il a utilisé tant d’analogies martiales pour inciter les
moines  se battre, pour les aider a trouver de la joie dans leur combat pour maitriser les
savoir-faire de la voie.

Par exemple, il compare la pratique & une forteresse a la frontiére. Sati est comme un
gardien qui sait reconnaitre les ennemis — en d’autres termes, vos qualités mentales

52



malhabiles — et les empécher d’entrer dans la forteresse. Votre persévérance est comme
les soldats qui défendent la forteresse. Apprendre le Dhamma, ¢’est comme fournir des
armes aux soldats. Il existe un parallé¢le important entre un méditant et un soldat.
Comme ’esprit change si rapidement de direction, en particulier lorsqu’il rencontre une
résistance interne, vous devez étre entrainé a rester sur la voie et a aller jusqu’au bout,
tout comme un soldat doit étre entrainé a rester au combat malgré les difficultés
rencontrées.

L’entrainement que le Bouddha propose dans ce sens est double, il vient de
’extérieur et de I'intérieur.

Comme vous partez de |’ignorance, vous avez besoin d’étre entrainé par d’autres
personnes, celles qui sont déja plus avancées que vous sur la voie. Ces personnes sont non
seulement capables de vous donner des instructions lorsque vous en avez besoin, mais
elles peuvent également vous stimuler, vous pousser et vous encourager lorsque vous ne
vous sentez pas de taille 2 vous battre. Ce sont en fait précisément les verbes que le
Canon utilise pour décrire comment le Bouddha enseigne a ses disciples et comment ses
disciples enseignent a leurs disciples.

Contrairement aux autres écoles de I’époque qui enseignaient I’ impuissance de
I’action humaine, le Bouddha, en enseignant le pouvoir de I’action humaine, peut
proposer un entrainement complet. Il informait ses disciples de la possibilité et de
'intérét de suivre I’entrainement, et il enflammait également leur cceur pour qu’ils
exercent autant que possible le pouvoir de leurs propres actions.

Voila pour I’entrainement de I’extérieur.

Vous avez également besoin d’un entrainement de I’intérieur, car la véritable bataille
se déroule dans votre propre ceeur et votre propre esprit. C’est une bataille que vous seul
pouvez mener. Cela signifie que vous devez étre attentif & ce qui se passe dans votre esprit
a chaque instant, afin de voir comment et ot les lignes de bataille ont changé. Pour gérer
efficacement vos combats intérieurs, vous ne pouvez pas vous contenter d’intérioriser des
lecons générales venues de Iextérieur. Vous devez également développer votre propre
capacité d’observation et votre propre ingéniosité afin de trouver des solutions
spécifiques a des problemes internes spécifiques en temps voulu.

Cet aspect de ’entrainement nécessite un soi fort, a la fois responsable et compétent.
Vous avez besoin de ce soi fort et sain, car vous combattez les kilesas auxquels vous vous
étes identifié dans le passé. Vous avez besoin d’un nouveau « vous » pour résister aux
habitudes de votre ancien « vous ». A mesure que vous devenez de plus en plus
compétent a développer un soi habile, celui-ci s’estompe de plus en plus a ’arri¢re-plan,
de sorte que vous pouvez vous concentrer spécifiquement sur les actions et les savoir-faire
que vous développez.

Il'y a des moments dans la pratique ol vous étes comme un athlete qui se sent « en

53



état de grice ». Tout se passe comme vous le souhaitez, vous ne ressentez donc aucun
obstacle. Et lorsqu’il n’y a pas d’obstacle, il n’y a pas de soi. Ce n’est d’ailleurs pas le but,
méme si ¢’ est une partie importante de la voie qui mene au but.

Voila I’entrainement intérieur.

Les deux aspects de I’entrainement reposent sur les deux premiceres déterminations :
le discernement et la vérité, dans leurs formes les plus rudimentaires, qui sont
I’observation et ’honnéteté. Lorsque vous recevez un entrainement de la part d’autres
personnes, vous devez observer clairement ce qui se passe dans votre esprit et dans votre
comportement en général, afin de pouvoir en rendre compte honnétement & ceux qui
vous entrainent. De cette facon, ils peuvent vous faire confiance et vous aider
sincérement en vous donnant des conseils. Lorsque vous vous formez vous-méme, vous
devez étre observateur et honnéte a propos de ce que vous faites et des résultats que vous
obtenez de vos actions. En particulier, vous devez préter attention a ce qui fonctionne et
a ce qui ne fonctionne pas dans I’abandon des désirs malhabiles. De cette maniere, vous
pouvez résoudre rapidement les problemes. Dans le méme temps, vous pouvez empécher
vos propres désirs malhabiles de vous aveugler.

Lorsque vous devenez sincere et perspicace de cette maniere, vous disposez d’une
bonne base pour développer les deux autres déterminations : le renoncement et le calme.
C’est pourquoi le Bouddha n’enseignait pas uniquement aux personnes qui étaient déja
paisibles et libérées de tout fardeau. Mais ¢’est aussi pourquoi il a clairement indiqué que
tout le monde ne pouvait pas étre entrainé. Comme le dit le chant de ses vertus, il était
celui qui domptait ceux qui étaient aptes a étre domptés. Ce n’est que si une personne
était honnéte et observatrice qu’il était prét a la prendre comme disciple pour la former.
Il est toutefois important de garder 4 I’esprit que, quel que soit votre passé, vous pouvez
devenir cette personne en étant aussi honnéte et observateur que possible.

24 AVRIL 2025, TOT LE MATIN

Ce matin, pour changer un peu, nous allons faire une méditation guidée sur les os.
Mais d’abord, deux questions ont été posées hier en fin d’apres-midi : deux personnes
ont des problemes avec ce qui arrive a leur corps lorsqu’elles se concentrent trop
intensément sur celui-ci. ] aimerais aborder ces probléemes en premier. Dans un cas,
lorsqu’elle se concentrait sur son corps, elle avait de violents maux de téte. L’autre
personne ressentait une intense sensation de chaleur. Ces sensations peuvent provenir de
différentes choses. Pour celles et ceux qui ont ces problemes, je voudrais d’abord
recommander une technique pour voir si cela aide. Souvent, ce genre de probleme
survient lorsque votre focalisation est trop intense et resserrée sur I’endroit ol vous vous

54



concentrez, vous devez donc développer une focalisation plus détendue. En d’autres
termes, quel que soit I’endroit du corps sur lequel vous vous focalisez, essayez de relacher
toute tension que vous ressentez dans cette partie du corps. Toute tension qui apparait,
pensez-y comme se dispersant ou se dissipant, en particulier 4 I’endroit ol vous vous
focalisez.

Si vous avez toujours ce probleme de chaleur ou de maux de téte, il existe d’autres
moyens de le traiter, mais essayez d’abord celui-ci.

(Méditation)

24 AVRIL 2025, MATIN

Désir sensuel ¢ malveillance

Il'y a deux jours, nous avons parlé de la mani¢re de gérer les distractions qui peuvent
empécher d’établir sati et de concentrer ’esprit. Nous avons noté les cinq stratégies du
Bouddha pour gérer les distractions en général :

premi¢rement, les abandonner simplement et revenir au théme de votre méditation ;
deuxiemement, vous focaliser sur les inconvénients de ce qui vous distrait ;
troisitmement, ignorer la distraction ;

quatri¢mement, relicher toute tension physique qui accompagne la distraction ; et
cinqui¢mement, utiliser la force mentale pour éloigner la distraction de I’ esprit.

Nous avons également noté qu’en plus de ces stratégies générales, le Bouddha a
enseigné des techniques spécifiques pour gérer certaines distractions particulieres qui
entravent le plus souvent la concentration. Ces distractions sont appelées «
empéchements » et il en existe cinq types : le désir sensuel, la malveillance, la paresse et la
somnolence, I’agitation et I’anxiété, et le doute.

Aujourd’hui, j’aimerais vous parler de certaines stratégies spécifiques pour faire face
aux deux premiers de ces cinq empéchements : le désir sensuel et la malveillance. Vous
remarquerez que la plupart de ces techniques sont des applications des deux premicres
stratégies principales du Bouddha, qui consistent a se concentrer sur les inconvénients
des empéchements, puis a les remplacer par de meilleurs sujets sur lesquels se focaliser.
Nous nous concentrons sur leurs inconvénients afin de vouloir activement les surmonter.
Ce n’est que lorsque ce désir est présent que les différentes stratégies fonctionnent. Si
vous aimez vos empéchements, vous saboterez probablement toutes les stratégies
recommandées par le Bouddha pour les surmonter. Mais si vous voulez les dépasser parce

55



que vous voyez a quel point ils limitent votre esprit, alors les stratégies auront une chance
de fonctionner.

Il est important de noter que lorsque nous essayons de surmonter ces empéchements,
nous n’essayons pas de les éliminer une fois pour toutes. Ne vous inquiétez donc pas.
Nous n’essayons pas de vous faire renoncer une fois pour toutes a la sensualité et a la
malveillance 2 la fin de la journée. Nous essayons simplement d’entrer en concentration
et d’y rester, nos objectifs immédiats sont donc plus modestes. Nous voulons juste
éliminer temporairement les empéchements afin de libérer de I’espace dans I’esprit pour
établir sati et la concentration.

Les contemplations ici ont pour but de vous donner envie de dépasser ces
empéchements. Pour beaucoup de gens, c’est déja un exploit en soi, car il y a des voix
dans I’esprit qui veulent profiter du désir sensuel, de la malveillance ou de la colere.
Notre objectif principal ici est donc de vous faire comprendre qu’il serait bon de
dépasser ces empéchements, au moins pour le moment.

Beaucoup de réflexions ici se concentreront sur les inconvénients des empéchements,
afin que vous puissiez commencer & abandonner votre attachement a ceux-ci et étre plus
fidele a votre attachement aux voix dans votre esprit qui veulent s’apaiser et trouver une
certaine paix intérieure.

En se focalisant sur les inconvénients de ces empéchements, le Bouddha propose
également une autre stratégie : essayer de localiser leur attrait, ¢’ est-a-dire ce qui, en eux,
attire une partie de votre esprit. Si vous ne parvenez pas a voir clairement leur attrait,
alors peu importe a quel point vous pouvez vous focaliser sur leurs inconvénients, vous
tomberez toujours sous leur charme lorsque votre détermination faiblira. L attrait aime
se cacher dans les recoins secrets de votre esprit. Il exerce son pouvoir par une campagne
de chuchotements. Ce n’est que lorsque vous pourrez localiser I’ attrait et voir a quel
point il est stupide que vous serez capable d’y résister.

o Par exemple, avec le désir sensuel : lorsqu’il parle de sensualité, le Bouddha ne fait
pas tant référence aux plaisirs sensuels qu’a notre fascination a y penser, a les planifier,
s’en souvenir. C’est a cela que vous étes vraiment accro. Et ¢’est cela qui détruit la
concentration. Combien de temps faut-il pour manger une pizza ? Pas longtemps. Mais
vous pouvez penser a la pizza pendant des heures. Il en va de méme pour le sexe : cela ne
prend pas beaucoup de temps, mais nous sommes tellement habitués  considérer ces
fantasmes comme attrayants que nous les tenons pour acquis et pouvons passer des
heures a y penser.

Le Bouddha propose donc un remede puissant pour remettre en question ’attrait. Sa
stratégie de base consiste a se focaliser d’abord sur le c6té peu attrayant de I’ objet de nos
fantasmes sensuels, puis sur le c6té peu attrayant de notre désir de fantasmer lui-méme.

Avec la nourriture, il vous fait réfléchir aux aspects les moins attrayants de ce que vous

56



mangez. Il commence par sa provenance. Elle provient de la terre, de la chair d’animaux
morts. Ou, dans le cas du fromage, des sécrétions glandulaires de chevres, de vaches et de
brebis.

Ensuite, il vous fait réfléchir a ce qui lui arrive lorsqu’elle entre dans votre bouche et
lorsqu’elle ressort a I’autre bout. Notre corps est étrange. Il ne peut pas absorber
directement les nutriments contenus dans les délicieux aliments qui se trouvent dans
votre assiette. Il doit les transformer a I”aide de ses sucs digestifs en quelque chose que
nous ne mettrions jamais dans notre bouche. Ce n’est qu’alors qu’il peut les absorber
dans les tunnels sombres de votre systeme digestif.

Une fois que vous avez réfléchi a cela, vous pouvez penser a toutes les choses que nous
avons tendance a faire pour satisfaire nos fantasmes sur le gotit que devrait avoir la
nourriture et aux efforts que nous déployons pour satisfaire ces fantasmes. Et puis tout
cela finit dans les toilettes.

Il en va de méme pour notre fascination pour le corps humain, la fierté que nous
éprouvons pour notre corps ou le désir que nous ressentons pour un autre corps. Le
Bouddha nous invite & contempler ce qui se trouve a I’intérieur du corps : tous ses
différents organes. Il vous demande d’imaginer que vous les retirez du corps, comme
vous retireriez du riz ou des haricots d’un sac, et de les contempler un par un jusqu’a ce
que vous vous rendiez compte qu’il n’y a rien qui vaille vraiment la peine d’étre fier ou
désirable.

Par exemple, si nous retirions tous notre foie et le posions devant nous sur scene,
personne ne serait intéressé de voir qui a le plus beau foie. Alors pourquoi pouvons-nous
visualiser cela et pourtant I’oublier si facilement et recommencer a ressentir de la fierté et
du désir ? C’est parce que nous voulons ressentir le désir et que nous voulons ressentir la
fierté. Cest la que vous devez examiner votre désir de fantasmes sensuels et voir qu’il
n’est pas non plus attrayant.

Le Bouddha donne ici de nombreuses analogies. Les fantasmes sensuels sont comme
un chien qui miche un os sans viande. Il n’en tire aucune nourriture et, comme Ajaan
Lee aimait a le souligner, le seul gotit qu’il obtient est celui de sa propre salive.

Les fantasmes sensuels sont comme un réve. Lorsque vous vous réveillez, les belles
choses que vous avez vues dans votre réve ont disparu.

Dans le méme temps, lorsque vous agissez selon vos fantasmes sensuels, vous vous
mettez en danger. Vous étes comme un faucon avec un morceau de viande. D’autres
faucons et corbeaux vous suivront et tenteront de vous I’arracher, allant méme jusqu’a
vous tuer. Pour satisfaire ces fantasmes, il faut la coopération d’autres personnes, qui
peuvent se retirer a tout moment. Le Bouddha donne I’analogie d’un homme qui a
emprunté un char et des ornements & d’autres personnes et qui se proméne en les
exhibant comme s’ils lui appartenaient. Si les propriétaires le voient, ils peuvent

57



58

reprendre ces objets  tout moment, et ’homme n’a aucun motif de se plaindre.

Bien str, 'esprit résiste a ce genre de contemplation, mais ¢’est précisément la que
vous devez regarder : 1a ot il résiste. Qu’est-ce qu’il essaie de protéger en résistant ainsi 2
C’est 1a que vous trouverez I’attrait. Et vous savez que cet attrait doit étre quelque chose
d’éphémere et, au fond, de stupide ou d’enfantin. Sinon, vous n’auriez pas besoin de le
protéger et de le dissimuler autant.

Parfois, I’ attrait réside dans I’image que vous avez de vous-méme lorsque vous pensez
au plaisir sensuel : le role que vous jouez dans ce fantasme ou le simple fait que vous
pouvez fantasmer, la fierté que vous pouvez éprouver aI’idée de « pouvoir penser a
toutes sortes de plaisirs sensuels », la fierté que vous éprouvez a étre exigeant dans le
choix de vos plaisirs ou le pouvoir de votre imagination a imaginer de nouveaux plaisirs
sensuels.

Mais cela vaut-il la peine de souffrir autant ? Si ¢’était tout ce que le monde avait a
offrir, on pourrait affirmer que cela en vaut la peine. Mais le Bouddha nous offre quelque
chose de bien meilleur. Alors pourquoi ne pas donner leur chance a ses enseignements ?

Lorsque vous pouvez penser de cette manicre, vous serez peut-étre disposé  attaquer
les choses directement a leur source. Si vous vous adonnez a un fantasme, essayez de faire
ce que les psychologues appellent « empoisonner le fantasme ». Si I’attrait réside dans la
fierté, essayez de penser a quelqu’un dans le fantasme qui vous méprise secretement. Ou
si vous fantasmez sur la nourriture : vous allez dans un restaurant une étoile Michelin. Il
s’avére que le chef voulait trois étoiles, alors pour se venger de ne pas avoir obtenu la note
qu’il souhaitait, il est devenu fou. Il met des ordures dans la nourriture, puis les dissimule
avec des épices et des herbes.

On raconte une histoire qui s’est déroulée au Japon aprés la Seconde Guerre
mondiale. Les forces d’occupation américaines se rendaient dans des restaurants
japonais, et les chefs japonais mettaient des excréments humains dans la nourriture, puis
les dissimulaient avec des épices et les servaient aux Américains.

Voici quelques moyens de vous débarrasser de vos désirs sensuels. Si vous pouvez rire
de vos fantasmes sensuels, cela vous permettra de vous en débarrasser au moins assez
longtemps pour que votre esprit retrouve sa concentration.

e Quant 4 la malveillance, le Bouddha utilise de nombreuses stratégies pour s’en
débarrasser. La malveillance n’est pas une simple colere. C’est la colere qui accompagne
le désir de voir quelqu’un souffrir. Nous pouvons souvent dissimuler notre malveillance
en nous disant qu’elle est justifiée, que la personne a vraiment fait quelque chose de mal
et mérite de souflrir pour cela. Justice peut alors étre rendue.

Ici, le Bouddha vous invite a remettre en question a la fois votre colére et votre
conception de la justice.

En ce qui concerne la colére, il souligne d’abord que vous avez tendance 2 faire des



choses stupides lorsque vous étes en colére. L’ esprit se rétrécit et ce qui semble juste
lorsque vous étes en colére vous nuit souvent. Lorsque la colere disparait, votre champ de
vision s’élargit et vous voyez le mal que vous avez fait. Pourtant, aucun regret ne peut
revenir en arriere et réparer ce mal. Ainsi, au milieu de la colere, vous devez garder une
certaine dose de sati. Souvenez-vous des choses stupides que vous avez faites sous
I’emprise de la colere dans le passé. Ensuite, retenez-vous de faire ou de dire quoi que ce
soit jusqu’a ce que vous puissiez contréler votre colére. De cette fagon, vous voyez qu’il
est dans votre intérét d’essayer de surmonter votre colere afin de pouvoir réfléchir
clairement a la situation et trouver une réponse efficace. Vous étes alors prét a examiner
la situation de maniere plus objective, de facon a apaiser votre colere.

Une fagon d’y parvenir est de vous concentrer sur les bonnes actions que I’autre
personne a accomplies par le passé. Le Bouddha propose une image que vous pouvez
utiliser dans ce cas. Vous traversez un désert. Vous avez chaud, vous étes fatigué, vous
tremblez de soif. Vous tombez sur une empreinte de vache contenant un peu d’eau. Vous
réalisez que si vous essayez de ramasser I’ eau avec votre main, vous la rendrez boueuse.
Vous devez donc vous mettre a quatre pattes et la boire a petites gorgées. Vous ne
voudriez pas que quelqu’un vienne vous prendre en photo a ce moment-la et la mette sur
Facebook ou Instagram, mais vous réalisez que c’est ce que vous devez faire. Ne laissez
pas votre fierté vous empécher de vous nourrir.

De la méme manicere, si vous étes en colére contre quelqu’un, vous pourriez penser
qu’il est humiliant de penser a ses bonnes qualités. Mais vous vous souvenez que vous
avez besoin de sa bonté, car lorsque vous ne voyez pas la bonté des autres, il vous est tres
difficile d’encourager la bonté en vous-méme.

Vous avez donc besoin de I’cau de la bonté des autres pour nourrir I’eau de votre
propre bonté. Sinon, vous vous surprendrez a les maltraiter trés facilement.

Si vous ne voyez rien de bon chez Iautre personne, alors vous devez éprouver de la
compassion pour elle. Elle crée beaucoup de mauvais kamma, mais son mauvais kamma
ne vous entrainera pas en enfer. Il ne vous entrainera en enfer que si vous la maltraitez.
L’image que le Bouddha donne ici est celle d’une personne qui traverse un désert et
trouve un malade sur le bord de la route. Peu importe qui est cette personne ou ce qu’elle
a fait, vous éprouvez de la compassion.

Quant a votre sens de la justice, les idées de justice ne fonctionnent que si vous
connaissez le début et la fin de I’histoire. Vous pouvez alors déterminer qui a fait quoi,
qui a été le premier a mal se comporter ou a réagir de maniére excessive aux actions de
I’autre partie. Votre capacité a établir un bilan précis est ce qui vous donne le sentiment
que vos idées sur la justice sont objectives. Mais dans le monde de la renaissance, ott nous
changeons constamment de role en passant d’une vie aI’autre, ot I’histoire a-t-elle
commencé ? Tout bilan que vous pourriez établir n’est que partiel.

59



60

Dans un cas comme celui-ci, le Bouddha dit que la seule fagon de sortir du cycle
samsarique des vengeances est de pardonner a [’autre personne et de lui témoigner de la
bienveillance. Vous n’avez pas besoin d’aimer I’ autre personne. Décidez simplement que
vous n’allez pas lui faire de mal. C’est la seule fagon de mettre fin a ces choses.

Ensuite, vous devez rechercher I’attrait de la colere. Premi¢rement, elle vous donne
un sentiment de pouvoir. Parfois, vous avez I'impression qu’elle vous libére de vos
inhibitions. Mais vous devez vous rappeler que lorsque vous étes en colére, comme je I’ai
dit, vous avez une vision en tunnel, vous ne voyez donc pas vraiment les choses
clairement. Vous perdez votre sentiment de honte et de componction. L attrait de la
malveillance réside dans la croyance que votre sens de la justice est objectif. Mais lorsque
vous voyez que cet attrait vous trompe et que vous pouvez en fait penser plus clairement
et plus efficacement lorsque vous n’étes pas en colere, vous serez plus disposé a cesser de
vous identifier a la colére et & vouloir réellement la dépasser.

Comme je I’ai dit plus tot, ces approches ne visent pas a vous faire renoncer une fois
pour toutes a la sensualité ou a la malveillance. Si vous pensez qu’on vous demande de
faire cela, une partie de votre esprit se rebellera. On vous demande simplement de mettre
ces émotions de coté pour le moment et de donner a votre désir de calme mental et de
concentration une chance de réussir. Lorsque vous maitriserez de mieux en mieux votre
concentration, le plaisir et le sentiment de bien-étre intérieur modifieront votre état
d’esprit. Et vous considérerez d’un ceil plus favorable toute contemplation qui vous
permettra de connaitre une plus grande liberté et une plus grande paix.

24 AVRIL 2025, APRES-MIDI

Questions-réponses

Nous commencerons par deux questions demandant plus d’instructions sur la
méditation en marchant.

Lorsque vous méditez en marchant, vous pouvez choisir comme objet soit les pas de
vos pieds, soit votre respiration. Il n’est pas nécessaire d’essayer de coordonner les deux.
Décidez-vous avant de vous mettre en route. Chaque fois que vous empruntez le chemin,
commencez avec une intention trés ferme : vous allez vous concentrer soit sur votre
respiration, soit sur vos pas, et vous allez rester concentré sur cette intention jusqu’a la
fin du chemin. Vous n’allez pas penser a autre chose qu’a cette marche. Puis, lorsque
vous arrivez a |’autre bout, arrétez-vous, faites demi-tour et décidez de rester concentré
sur votre objet jusqu’al’autre bout du chemin.

Si vous vous focalisez sur votre respiration, essayez de vous concentrer sur une partie



61

du corps qui bouge le moins possible pendant la marche, par exemple le milieu de la
poitrine ou le milieu de la téte. Si vous choisissez de rester focalisé sur vos pieds, assurez-
vous d’avoir un mot de méditation qui accompagne les pas de vos pieds. « Bouddho »
est un mot couramment utilisé¢. « Bouddho » signifie « éveillé ». Lorsque vous posez un
pied au sol, pensez « Boud ». Lorsque vous posez I’autre pied, pensez « -dho ». «
Boud-dho, boud-dho ». Si vous n’aimez pas Bouddho, choisissez un autre mot. Vous
pouvez aussi penser « gauche, droite ». Tout ce que vous voulez. Voila les instructions

de base.

Q : Je médite plus facilement dans un espace spacieux oll mon esprit peut mieux se
détendre. Mais lorsque je suis en groupe, comme en ce moment, ma respiration devient
moins fluide et je sens des énergies agitées autour de moi. Auriez-vous des conseils pour
rester calme et concentré lorsque je médite avec beaucoup de gens ?

R : Effacez cette perception qu’il y a beaucoup de gens. Rappelez-vous que tous les
atomes contiennent beaucoup d’espace. Les personnes qui vous entourent sont
composées d’atomes et sont pleines d’espace. Pensez donc aI’espace autour de vous qui
pénétre tout le monde et s’étend a I’ extérieur, a travers les murs du batiment.

Ce n’est pas une fausse perception. Il y a beaucoup d’espace ici. Concentrez-vous
simplement la-dessus, puis focalisez-vous sur votre respiration, en inspirant et en
expirant a travers cet énorme espace.

Q : Comment gérer une tension persistante ou chronique au niveau du visage et de la
gorge ? J’ai 'impression que mon énergie est bloquée et cette sensation est tres forte.
Parfois, cela peut étre accablant. Je me demande quelle attention y accorder. Dois-je m’y
intéresser tant que cela ne me submerge pas ?

R : Lorsque vous avez des bandes de tension comme celle-ci, il existe différentes
facons de les gérer. L’une d’elles consiste a respirer autour d’elles. L’autre consiste &
imaginer |’énergie de la respiration entrer directement en elles depuis toutes les
directions lorsque vous inspirez, puis sortir dans toutes les directions lorsque vous
expirez. Tant que cela ne vous submerge pas, vous pouvez rester assis ainsi. Si cela vous
submerge, focalisez-vous sur une autre partie du corps.

Q : Comment créer de la joie pendant la méditation ?

R : Chaque fois que vous étes tenté de vous laisser distraire et que vous y résistez,
soyez fier de vous. Dites-vous : « J’ai vaincu ce kilesa ». Ou si vous avez tendance, apres
trois respirations, a vous laisser distraire, et que vous arrivez a en faire cinq ou six,
félicitez-vous.

En d’autres termes, vous travaillez & développer un savoir-faire, et la seule fagon d’y



arriver est d’étre fier de chaque petit pas en avant. Ajaan Maha Bua disait qu’il fallait voir
chaque petit morceau d’écorce tomber de I’arbre de vos kilesas et en étre fier. Chaque
petit morceau en vaut la peine.

Q : Pouvez-vous revenir sur les quatre étapes que vous avez mentionnées et rappeler
dans quel contexte elles doivent étre utilisées ? Premi¢rement, localisez la zone.
Deuxi¢émement, remarquez ce que vous ressentez. Troisi¢mement, remarquez vos
perceptions. Et quatriemement, lachez prise. Merci.

R : Ce sont les quatre étapes a suivre lorsque vous examinez votre corps pendant que
vous pratiquez la méditation sur la respiration.

o Localisez la partie du corps sur laquelle vous allez vous focaliser et demandez-vous :
« Ot exactement est-ce que je ressens cela en ce moment ? »

o La deuxieme étape consiste 2 I’ observer pendant un moment pour voir comment
sont les sensations lorsque vous inspirez et expirez.

o La troisi¢me étape consiste a essayer de respirer d’une maniere qui soit agréable a cet
endroit.

o Et enfin, si vous ressentez une tension ou une crispation dans cette partie du corps,
laissez-la se détendre. Sivous faites quelque chose qui maintient ou augmente cette
tension, arrétez de le faire.

Q : Vous avez parlé aujourd’hui du sang qui peut stagner aprés étre resté dans une
certaine position pendant un certain temps. Je m’assois rarement les jambes croisées, car
j’ai ’impression qu’aprés 20 minutes, un pied ne recoit plus de sang. Comme il existe
d’autres positions pour méditer et que je m’inquicte sincerement de cet effet lorsque cela
se produit, je ne m’assois jamais les jambes croisées. Pour moi, cette douleur est différente
de celle du dos. Je n’ai pas peur que cela nuise & mon dos. Conseillez-vous de le faire
quand méme et d’apprendre a gérer cette douleur et ces inquiétudes ?

R : Mes pieds s’engourdissent de temps en temps depuis 55 ans et ils fonctionnent
toujours. Mais pour ce qui est de s habituer 4 la douleur de la position assise les jambes
croisées, je dirais que cela dépend de votre age. Si vous étes jeune, c’est bien d’apprendre
a assouplir votre corps de cette maniére. En vieillissant, il est de plus en plus difficile
d’assouplir son corps. Cela ne fait pas vraiment mal aux pieds. L avantage de cette
position est que vous pouvez vous asseoir et méditer n’importe oll. Vous vous promenez,
vous voyez un joli rocher par terre et vous pouvez vous asseoir immédiatement. Vous
n’avez pas besoin de retourner chercher votre coussin ou votre banc.

Q : Comment savoir quel type de douleur il faut endurer ?
R : Sivous souffrez d’une blessure de longue date, essayez de vous asseoir uniquement

62



63

si cela n’aggrave pas la blessure. Mais si vous constatez, en vous levant apres la
méditation, que vous devez boiter pendant dix minutes, ¢’est le signe que vous avez
dépassé votre seuil d’endurance a la douleur. La position ne vous convient pas.

Q : Cette question est une longue description de la facon dont la méditation se passe
tres mal, puis tres bien. La personne traverse une période tres difficile, puis va méditer en
marchant, et au retour tout va trés bien, mais le lendemain, cela recommence. Alors que
faire ?

R : Bienvenue 4 la méditation. C’est ainsi lorsque vous commencez : vous titonner.
L’important, c’est que lorsque cela semble vraiment mauvais, vous vous rappeliez que
cela va s’améliorer apres un certain temps, alors ne déprimez pas, ne vous découragez pas,
persévérez. Lorsque cela se passe bien, ne vous reposez pas sur vos lauriers. Quand vous
sortez d une bonne séance, essayez de vous souvenir ou vous étiez focalisé et comment
vous respiriez, et voyez si vous pouvez recréer ces conditions lors de votre prochaine
méditation. Et si votre esprit est dans un bon état 4 la fin de la méditation, voyez si vous
pouvez maintenir cet état d’esprit lorsque vous vous levez et marchez.

Q : Dans votre dernier livre, Beyond Desire & Passion, dans le chapitre « Other Maps
of Concentration », vous mentionnez |’expérience visuelle de la lumiere et des formes
comme une porte vers le jhana, puis vers la vision pénétrante. Puis-je me connecter a ces
formes, en utilisant cette technique pour fusionner avec elles ou m’y absorber ?

Ces formes de lumiere changent constamment, jusqu’a ce qu’un spectacle de lumiére,
un nimitta, devienne stable. L’inattention et la paresse sont pour moi un obstacle
majeur, je suppose. Les lumiéres et les formes apparaissent spontanément dans la vie
normale, dans n’importe quelle situation. Comment y travailler ?

R : Sivous voyez de la lumiére apparaitre pendant votre méditation, essayez de voir si
vous pouvez la contrdler. Si elle change, essayez de voir si vous pouvez la stabiliser. Et si
elle est d’une autre couleur, essayez de la rendre blanche ou blanc cassé. Une fois qu’elle
est blanche, demandez-vous : « Puis-je la faire disparaitre ? Puis-je la faire réapparaitre ?
» Eloignez-la, rapprochez-la. Si vous la maitrisez totalement de cette maniére, alors
amenez-la dans le corps. Cela vous procurera une grande sensation de fraicheur. Si vous
ne pouvez pas la controler, laissez-la de coté.

Q : Le premier jour, vous nous avez parlé d’un conseil que vous avez donné a une
mere qui n’avait pas le temps de méditer, afin qu’elle se concentre vraiment sur ce qu’elle
fait. Cela peut-il avoir le méme effet que la méditation assise ?

R: Celan’a pas le méme effet, mais c’est mieux que rien. Le mieux a faire est, si votre
enfant vous accorde cinq minutes de temps libre, de prendre cinq minutes pour vous



asseoir et méditer.

Q : Les désirs habiles, y compris celui de mettre fin 4 la souffrance : sont-ils des formes
de désir qui menent a la souffrance ? Ou existe-t-il deux types de désirs différents ?

R : Tout désir implique une certaine forme de stress. Certains désirs sont stressants et
n’aboutissent a rien. D’autres désirs impliquent une certaine quantité de stress, mais ils
menent en fait A la fin du stress. Nous essayons ici de nous concentrer sur ce deuxieme
type de désir. Une fois que ces désirs ont fait leur travail, vous pouvez également les
abandonner.

Q : Le cycle de vie du désir : comment est-il lié aux trois types de fabrication ?
Comment fonctionne-t-il ? Pourriez-vous développer ce point ? De I'initiation a la
production, 4 I’exécution et a la fin du désir.

R : Ce n’est pas vraiment un cycle. A chaque instant, vous disposez d’une matiére
premicre issue de vos actions passées, et I’ esprit est tres occupé a essayer de créer une
expérience a partir de cette mati¢re premiére. Ensuite, il doit mettre cette expérience de
coté pour se concentrer sur la prochaine livraison de mati¢re premiere. C’est comme un
artisan qui fabrique quelque chose tres rapidement et le jette, fabrique quelque chose tres
rapidement et le jette.

Lorsque nous méditons, nous essayons de faire une chose de maniere répétée pendant
un certain temps afin de pouvoir réellement observer ce processus de désir et de
fabrication au moment ou il se produit.

Q : De quelle maniere le désir, qu’il soit habile ou malhabile, est-il li¢ 4 ce qui est
moral ou immoral ? La distinction est-elle sociologique, ¢’ est-a-dire définie par la
culture ? Et dans ce cas, en quoi le désir habile, tel que le définit le bouddhisme, peut-il
étre universel par rapport aux origines indiennes du bouddhisme ?

R : Sur les cing préceptes, quatre sont totalement universels : les préceptes contre le
meurtre, le vol, le mensonge et la consommation de substances intoxicantes. Celui qui a
une définition un peu plus culturelle concerne les relations sexuelles illicites. Quels types
de relations sont considérés comme normales et légales dans une culture particuliere :
c’est ce qui est défini comme acceptable dans les cing préceptes. Par exemple, dans
certaines cultures, un homme peut avoir plusieurs épouses, tandis que dans d’autres, cela
n’est pas possible. Dong, si vous vivez dans une culture de ce type, alors avoir plusieurs
maris ou plusieurs épouses serait acceptable. Vous n’enfreindriez pas le précepte.

Mais tuer, ¢’est tuer partout dans le monde. Mentir, ¢’est mentir. Consommer de
I’alcool nuit & votre sati, méme en France.

Cependant, il est important de noter que lorsque le Bouddha a défini ce qui est habile

64



et ce qui ne Iest pas, la distinction était basée sur ce qui mene a la fin de la souffrance et
ce qui constitue un obstacle 4 la fin de la souffrance. Cela ne repose pas sur la culture. Elle
est basée sur la prise de conscience de I’effet que vos actions ont sur votre capacité a
développer votre concentration et votre discernement. Le Bouddha propose un
programme d’entrainement pour mettre fin a la souffrance, et vous pouvez juger au
mieux de son efficacité en I’adoptant comme hypothese de travail du mieux que vous
pouvez.

Q : Si la souffrance provient du désir, alors en tant que laic, comment choisir une
carriere sans désir ni devenir ? Comment quitter son emploi ou son partenaire sans désir
ni devenir ?

R : Fondamentalement, il y aura de la souffrance dans les deux cas, que ce soit en
embrassant une carri¢re ou en envisageant un divorce. Essayez de choisir la ligne de
conduite qui cause le moins de tort possible. Ce probléeme ne concerne pas seulement les
laics, mais aussi les moines. Devenir moine est une forme de désir de devenir. Vous
apprenez a le faire d’une maniére qui minimise la souffrance.

Q : Cette question vient d’une personne qui a affaire 2 une autre personne
malveillante et manipulatrice, presque au point d’en étre risible. La personne qui pose la
question voit tout cela. Pourtant, méme si cette personne a de la bienveillance et
comprend bien la souffrance de I’autre, mais qu’elle essaie en méme temps de préserver
son équilibre et son bien-étre, n’est-il pas préférable de simplement rompre cette
relation, de la déraciner, de déraciner le pouvoir que I’autre personne essaie d’exercer sur
elle ?

R : Avoir de la bienveillance et de la compassion ne signifie pas que vous devez rester
avec quelqu’un. Parfois, on se rend compte que la meilleure chose a faire est de se séparer.
Iy a quelques années, j’ai raconté I’ histoire d’ Ajaan Fuang et du serpent dans sa hutte. Il
est entré dans sa hutte et a vu un serpent se glisser derri¢re un petit meuble. Il a donc
considéré cela comme un test de sa bienveillance. Pendant trois jours, il a laissé le serpent
rester la. Puis, 4 la fin du troisi¢me jour, il a dit : « Bon, ¢a suffit. » Il s’est assis et a
médité, apres avoir laissé la porte ouverte, et il a dit au serpent dans son esprit : « Nous
appartenons a des especes différentes, donc des malentendus peuvent facilement
survenir. Tu peux étre tres heureux la-bas dans les bois. Ce n’est pas que j’ai de la
malveillance 4 ton égard, c’est juste que je pense que ce serait mieux pour nous deux si tu
y allais. » Et le serpent est parti.

Parfois, la meilleure chose 4 faire est de rompre la relation avec beaucoup de
bienveillance.



Q : Comment acquérir plus d’équanimité et I"utiliser dans la vie quotidienne ?
Merci.

R : Vous devez vous rappeler que chacun a son propre kamma. Il y a des moments ou
vous pouvez avoir une influence sur quelqu’un d’autre et d’autres ol vous ne le pouvez
pas, ¢’est pourquoi la contemplation de I’équanimité commence par : « Tous les étres
sont responsables de leurs actions. » Développez donc I’attitude suivante : « Il y aura
toujours des moments ol je ne pourrai pas amener cette autre personne a faire ce que je
pense étre le mieux pour elle. Si mon bonheur dépend de ce que fait I’autre personne, je
me mets dans une position misérable. » C’est pourquoi vous essayez de développer une
source de bonheur a I’intérieur de vous-méme. Il est alors plus facile de supporter le
comportement malhabile de I’ autre personne.

Q : Comment développer des objectifs habiles pour soi-méme en tant que
consommateur ? Cela semble difficile si la partie productrice de soi-méme ne se sent pas
trés puissante.

R : C’est la que vous devez vraiment encourager votre producteur en lui disant que,
oui, vous pouvez créer davantage de causes de bonheur dans votre vie. Quant aux
objectifs que vous vous fixez en tant que consommateur, fixez-les dans un ordre
progressif. Autrement dit, si vous vous dites : « Je vais atteindre I’entrée dans le courant
avant la fin de cette retraite, sinon... », vous vous exposez a des problemes. Mais si vous
vous dites : « Aujourd’hui, je vais essayer de rester focalisé sur ma respiration autant que
je peux », ¢’est un objectif beaucoup plus réaliste.

Q :J’ailu qu’un des disciples du Bouddha, le vénérable Moggallana, avait été battu a
mort : comment est-ce possible ? Je pensais que le kamma ne conditionnait que nos
pensées et notre conscience, mais ici, il s agit de quelque chose d’extérieur. Pouvez-vous
m’expliquer ?

R: Le kamma peut influencer 2 la fois les conditions internes et externes. Vous
pouvez avoir une influence sur ce qui se passe dans votre esprit et également sur les
événements extérieurs qui vous affectent. Quant a savoir comment cela fonctionne, le
Bouddha a dit que si vous essayez de le comprendre, vous deviendrez fou.

Le mieux est simplement d’essayer de continuer a créer du bon kamma tout le temps.
Cette histoire, d’ailleurs, se trouve dans les commentaires, et non dans le Canon, elle n’a
donc pas tout a fait la méme autorité que le Canon. Mais le principe reste valable : vos
actions actuelles peuvent influencer les conditions extérieures actuelles et futures.

Q : Than Ajaan, concernant la mort et la renaissance, premi¢rement, pourriez-vous
nous faire part de vos réflexions sur la maniére d’utiliser habilement les trois fabrications

66



67

pendant que le corps est en train de mourir, et également dans les derniers instants avant
la mort ?

Deuxi¢mement, pourriez-vous également nous faire part de vos réflexions sur le désir
habile d’une bonne renaissance ? Les intentions ou les désirs d’une renaissance céleste,
ou méme le désir de renaitre dans un paradis spécifique, sont-ils habiles ou utiles ? Ou si
nibbana est le but, devrait-on placer son désir sur une bonne renaissance dans le monde
humain, car j’ai entendu dire qu’il offre de meilleures chances de réaliser nibbana ?

R : Lorsque vous étes en train de mourir, votre capacité a utiliser la fabrication
corporelle — en d’autres termes, votre respiration — dépendra de I’ état de votre corps. Jai
vu des cas ou la respiration était tres, tres difficile pour les personnes au moment de leur
mort. Dans d’autres cas, la respiration est tres paisible. Si vous pouvez la rendre paisible,
cela vous aidera. Si vous n’y parvenez pas, concentrez-vous sur les fabrications verbales et
mentales : la fagon dont vous vous parlez & vous-méme et les images que vous gardez a
esprit.

Il existe un livre en anglais intitulé Straight from the Heart, disponible sur
dhammatalks.org. Il s’agit d’une série d’enseignements qu’ Ajaan Maha Bua a donnés a
une femme mourante d’un cancer. Il donne de nombreuses instructions sur la fagon de
se parler  soi-méme lorsqu’on est en train de mourir et sur les perceptions a garder a
esprit.

Dans le canon pali, ils font la méme chose. En résumé, si vous ressentez une douleur
intense au moment de la mort, vous vous dites : « Cela prendra fin avec la mort du corps,
mais la conscience continuera », et vous vous concentrez sur votre conscience. Dites-
vous : « Sije peux atteindre |’éveil maintenant, je vais essayer de le faire maintenant. Si je
ne peux pas, je veux renaitre dans un endroit ol je pourrai trouver le vrai Dhamma et le
pratiquer. »

Quant 4 savoir si ce sera dans le monde humain ou dans celui des devas : un soir, au
monastere, Ajaan Suwat est sorti de sa hutte et a vu un groupe de personnes laiques assis
devant le hall de méditation. Sorti de nulle part, il a dit : « Le monde humain va devenir
un endroit assez mauvais pour pratiquer. Si vous avez le choix, essayez de renaitre dans
un paradis ot vous pourrez pratiquer le Dhamma. » Il existe des niveaux de paradis ou
les devas pratiquent. Le probleme, ¢’est qu’il existe aussi des niveaux ot ils ne pratiquent
pas.

Le Canon raconte ’histoire d’un deva qui vient de naitre, et 'un des autres devas
autour de lui lui dit : « Je me souviens de toi. Nous chantions ensemble sur Terre. Alors
chantons encore un peu. » Puis ils commencent a pratiquer ensemble.

Mais il existe aussi un niveau de paradis ou les devas sont un peu comme des
adolescents. Ils ne pensent qu’au sexe, a la musique et aux véhicules rapides. Ils ne
pratiquent pas. Essayez donc de choisir un endroit ot vous pouvez pratiquer le vrai



68
Dhamma. Vous devez maintenir cette intention jusqu’é votre mort.

Q : Ceci est en réponse a ce que j ai dit ce matin au sujet des cuisiniers japonais apres
la Seconde Guerre mondiale. C’est un peu une version francaise de I’histoire :

Grand-mere Artémise était la grand-tante de ma mere. Elle vivait & Braux, un petit
village des Ardennes. C’était une forte femme. Un jour, elle aurait jeté son mari par la
fenétre. De 1914 4 1918, I’armée allemande occupa les Ardennes. Artémise savait crier
apres les soldats qui auraient voulu réquisitionner ses rutabagas, mais ils venaient chaque
jour boire le café chez elle. Et chaque jour, elle pissait dans le café.

24 AVRIL 2025, SOIR

Octuples voies

Hier soir, nous avons parlé des quatre déterminations, I’ensemble de valeurs que le
Bouddha vous invite a adopter afin de mettre de I’ordre dans vos désirs et de les orienter
vers |’ objectif de mettre fin 4 la souffrance.

Ce soir, nous commencerons a parler des stratégies qu’il recommande pour mettre en
ceuvre ces déterminations.

Vous vous souvenez peut-étre que la solution du Bouddha au probleme des désirs
multiples consiste a se tenir & une détermination principale. Vous devez donc faire
preuve de discernement pour comprendre comment les désirs se forment et sont jugés.
Au lieu de fonder vos décisions sur une définition de qui vous étes dans un monde
particulier, il propose de souhaiter la meilleure chose possible, puis d’ordonner votre
perception de vous-méme et du monde autour de cela. En chemin, vous utiliserez de
nombreux devenirs différents et de nombreuses perceptions différentes de qui vous étes
et de ce qu’est le monde, mais ensuite, lorsque vous atteindrez votre but, vous les
abandonnerez toutes.

Le cadre de cette approche est constitué des quatre nobles vérités.

o La premicre vérité est la vérité de la souffrance ou du stress.
e La deuxi¢me est la cause de la souffrance ou du stress.

e La troisi¢me est la fin de la souffrance.

o Et la quatrieme est la voie vers la fin de la souffrance.

Dans les deux premicéres vérités, le Bouddha décrit essentiellement ce que vous faites
déja.

En décrivant la premiére vérité, il commence par énumérer de nombreuses formes



de souffrance : il y a le stress de la naissance, du vieillissement, de la maladie et de la mort.
Le stress de ne pas obtenir ce que vous voulez. Le stress d’avoir 4 supporter ce que vous
n’aimez pas. Le stress d’étre séparé de ce que vous aimez.

Il réduit ensuite toutes les formes de stress de la liste 4 un dénominateur commun, qui
est la passion et le désir se nourrissant des cinq agrégats. Ces agrégats sont :

La forme de votre corps.

Les sensations — et ici, nous parlons des sensations plaisantes, déplaisantes, ou ni
plaisantes ni déplaisantes.

Les perceptions, qui sont les étiquettes que vous appliquez aux choses : « Ceci est un
microphone. Ceci est un pupitre. » « Cela signifie ceci ou cela. »

Le quatri¢me agrégat est celui des fabrications, lorsque vous assemblez vos pensées.

Et enfin, la conscience, qui est la conscience des six sens : les cing sens physiques plus
I’esprit comme sixi¢me sens.

Donc, notre passion et notre désir pour ces choses, qui se nourrissent de ces choses :
c’est ’essence méme de la souffrance.

La deuxi¢me vérité, la cause de la souffrance, est la passion et le désir qui veulent se
nourrir de ces choses. Le Bouddha décrit trois types de désirs qui veulent se nourrir des
agrégats : le désir de sensualité, le désir de devenir et le désir de non-devenir.

Nous avons déja expliqué la sensualité — votre fascination pour les fantasmes sensuels
— et vous vous souvenez peut-étre que le devenir signifie endosser une identité dans un
monde d’expérience. Le désir de non-devenir signifie vouloir détruire les devenirs que
vous avez déja.

Ce sont les deux premicres vérités, des choses que vous faites déja.

Quant aux vérités numéro trois et quatre, le Bouddha décrit ce que vous devez
apprendre a faire pour mettre fin  la souffrance. La troisiéme vérité est la cessation de la
souffrance, ce qui signifie la fin de la passion et du désir. C’est une dépassion totale,
méme vis-a-vis de la dépassion elle-méme.

La quatrieme vérité, cependant, celle de la voie vers la cessation de la souffrance,
implique la passion et le désir pour les étapes qui vous meneront a cette troisi¢me vérité.
Par exemple, dans Ieffort juste, qui est 'un des facteurs de la voie, vous générez le désir
de développer des états mentaux habiles et d’abandonner ceux qui ne le sont pas. Mais
ensuite, lorsque vous atteignez le but, la voie elle-méme devient également un objet de
dépassion.

Il'y a un passage dans le Canon qui décrit cette dynamique. Un brahmane vient voir
le Vénérable Ananda, qui séjourne dans un parc. Il demande 3 Ananda : « Cette pratique
que vous faites, quel est son but ? » Ananda répond : « Une facon de décrire le but serait
de dire qu’il est de mettre fin au désir. » Le brahmane dit: « Y a-t-il une voie qui méne a

69



70

ce but ? » Et Ananda répond : « Oui, il y en a une. » Il décrit ensuite un ensemble
d’enseignements appelés les quatre bases du succes, dont nous discuterons dans un jour
ou deux.

L’une des bases du succes est le désir. Le brahmane dit alors : « C’est impossible.
Vous ne pouvez pas utiliser le désir pour mettre fin au désir. » Ananda répond : « Je vais
vous poser une question en retour. Avant de venir dans ce parc, aviez-vous le désir de
vous y rendre ? » « Oui. » « Mais maintenant que vous étes ici, ot est ce désir ? » « Le
désir a disparu. » Et Ananda dit : « C’est la méme chose dans ce cas : lorsque vous
pratiquez correctement en accord avec le désir, vous pouvez mettre le désir de coté
lorsque vous avez atteint le but. »

De la méme maniere, la quatri¢éme noble vérité nécessite de la passion et du désir pour
étre mise en pratique, mais une fois qu’ils ont fait leur travail, vous pouvez les mettre de
cOté, car votre désir a été satisfait.

Ce sont la les quatre vérités.

Chacune de ces vérités a un devoir.

La souffrance doit étre comprise.

Sa cause doit étre abandonnée.

Sa cessation doit étre réalisée.

Et la voie qui y méne doit étre développée.

Les textes, lorsqu’ils décrivent les devoirs de compréhension et d’abandon, les
définissent essentiellement comme la dépassion. Autrement dit, vous comprenez
suffisamment la souffrance pour pouvoir ressentir de la dépassion a son égard.
Cependant, pour les troisiéme et quatrieme vérités, vous commencez par avoir de la
passion et de la délectation pour elles afin qu’elles vous donnent I’énergie nécessaire pour
suivre la voie. Ensuite, lorsque vous réalisez la troisi¢éme vérité en ayant développé la
quatri¢me, vous pouvez également développer la dépassion pour ces deux vérités.

Lorsque le Bouddha décrit la voie, il "appelle la noble voie octuple, car elle comporte
huit facteurs. Lorsque nous les examinons, nous voyons qu’il s’agit des huit mémes
facteurs que vous devriez utiliser pour acquérir tout ce que vous désirez vraiment.
Comme le dit le Bouddha, il y a de nombreuses voies possibles a suivre dans la vie.
Certains ménent a la souffrance, d’autres nous en éloignent. Mais dans chaque cas, ils
impliquent les huit facteurs. Il existe donc des voies octuples « ignobles », composés de
huit facteurs erronés. Le Bouddha qualifie ces voies « d’ignobles » car ils ménent a des
buts qui ne peuvent échapper au vieillissement, a la maladie et 4 la mort. Il a appelé sa
voie la noble voie octuple car elle contient huit facteurs justes qui ménent a un but
noble : un bonheur exempt de vieillissement, de maladie et de mort.

Examinons donc d’abord les facteurs de maniere neutre, sans les qualifier de justes ou



d’erronés.

Commencons par les vues. Lorsque vous faites un effort pour atteindre un désir, vous
avez une hypothese de travail, une vision du fonctionnement du monde en rapport avec
I’ objectif que vous désirez. Vous décidez ensuite des impératifs qui découlent de cette
hypothese : en d’autres termes, ce qui doit étre fait pour obtenir ce que vous voulez.
Cette vue définit également votre place dans ce monde, généralement exprimée en
termes de devenir : vous en tant qu’agent, consommateur ou commentateur dans ce
monde.

Le deuxieme facteur est la résolution. Vous décidez de vous concentrer sur cet
objectif, en prenant la résolution d’abandonner toute pensée qui pourrait vous empécher
de I’atteindre et de développer des types de pensée qui vous aideront a ’atteindre.

Vous disposez alors de trois facteurs : comment parler, comment agir et comment
gagner votre vie afin d’obtenir ce que vous voulez dans ce monde.

Vient ensuite le facteur de Ieffort, qui consiste 4 vous motiver pour développer les
qualités mentales nécessaires a la tiche et a abandonner celles qui vous en empécheraient.
Vient ensuite sati. Vous vous concentrez sur ce qu’il faut garder a I’esprit et sur ce

qu’il faut ignorer pour atteindre votre objectif.

Enfin, vous avez besoin d’une certaine concentration pour rester focalisé sur votre
but et trouver de la joie a rester focalisé.

Nous pouvons illustrer ces huit facteurs par des exemples de la vie quotidienne.
Prenons le désir de devenir riche. Vous commencez par former une opinion sur ce qui
constitue la richesse et pourquoi elle vaut la peine d’étre recherchée. Ensuite, vous vous
adoptez certaines vues sur les moyens appropriés ou inappropriés pour réussir a atteindre
la richesse. Vous devez également avoir une opinion sur votre propre capacité a faire ces
choses.

Ensuite, vous devez prendre la résolution d’abandonner toute pensée ou habitude qui
vous empécherait d’obtenir la richesse que vous désirez.

Puis, vous devez réfléchir a ce que vous allez dire, a la mani¢re dont vous allez agir et a
la facon dont vous allez gagner votre vie de maniére a obtenir la richesse. Autrement dit,
vous vous considérez comme un acteur dans le monde qui se consacre a1’ obtention de la
richesse.

Ensuite, vous devez vous motiver a faire Ieffort de penser de maniére a favoriser la
richesse et & mettre de coté les pensées qui remettraient en question cet objectif.

Vous devez vous souvenir des choses que vous devez garder a I’ esprit pour devenir
riche.

Et enfin, vous devez rester concentré sur cet objectif et trouver de la joie a rester
concentré sur votre désir de devenir riche.

Ce sont la les huit facteurs de tout cheminement réussi vers |’obtention de la richesse

71



que vous désirez. Mais comme la richesse est soumise au vieillissement, & la maladie et a la
mort, ces facteurs constituent une voie octuple ignoble.

La noble voie octuple reprend huit facteurs similaires et les oriente vers un but noble :
la fin de la souffrance.

Les vues justes — « justes » dans le sens ol elle mene I’ objectif de mettre fin ala
souffrance — commencent par une version appelée vues justes mondaines. Dans cette
version, le Bouddha parle de vous en tant qu’acteur dans le monde. Il parle également du
fonctionnement du monde en termes de principe du kamma. Lorsque vous adoptez les
vues justes, vous réalisez que vous devez apprendre & maitriser ce principe du kamma.
Vous développez alors les vues selon lesquelles vous, en tant qu’agent, pouvez réellement
maitriser ce principe, et vous, en tant que consommateur, profiterez des bons résultats
qui découlent du fait d’accomplir un bon kamma. Ensuite, en tant que commentateur,
vous remarquez comment vos actions sont réellement conformes 4 ce principe et
comment elles peuvent étre améliorées.

Mais vous devez noter que méme ici, vous, en tant qu’agent, étes défini en termes du
but, qui est de mettre fin 4 la souffrance.

Cette vision de la voie, qui implique le désir et le devenir, va 4 I’encontre de certaines
vues simplistes et erronées que vous avez peut-étre entendues au sujet du désir sur la voie.
Par exemple, vous avez peut-étre entendu dire qu’il faut avoir I’idée que personne ne suit
la voie. Ou que I’on atteint le but en ne le désirant pas. Ou vous avez peut-étre entendu
dire que le désir de vouloir que les choses soient différentes de ce qu’elles sont est une
souffrance. Ou vous avez peut-étre entendu dire que le but est déja I3, et qu’il suflit donc
de se détendre pour ’atteindre.

Le Bouddha, cependant, a enseigné de maniére plus stratégique. Vous devez utiliser le
désir et le devenir afin de dépasser le désir et le devenir.

Nous pouvons illustrer le role réel du désir sur la voie en nous référant a’un des
éléments de la liste qui définit la souffrance : ne pas obtenir ce que ’on veut. A premiére
vue, cela donne I'impression que le Bouddha dit : « Cessez de vouloir et vous ne
souffrirez plus ». Dans un sens, c’est vrai, car une fois que vous avez atteint le but, vous
n’avez plus besoin de désirer quoi que ce soit. Mais cette attitude ne vous permet pas
d’atteindre le but.

Pour clarifier ce point, nous devons examiner certains passages des lectures.

La définition réelle de ne pas obtenir ce que I’on veut se lit comme suit :

« Et quel est le stress de ne pas obtenir ce que ’on veut ? Etant soumis 2 la naissance,
le souhait surgit : « Oh, puissions-nous ne pas étre soumis a la naissance, et que la
naissance ne vienne pas a nous. » Mais cela ne s’obtient pas en le souhaitant. Voila le
stress de ne pas obtenir ce que I’on veut.

72



« Etant soumis au vieillissement, 4 la maladie, 4 la mort, au chagrin, aux
lamentations, a la douleur, a la détresse et au désespoir, le souhait surgit : « Oh,
puissions-nous ne pas étre soumis au vieillissement, a la maladie, 4 la mort, au chagrin,
aux lamentations, a la douleur, 4 la détresse et au désespoir, et puissent le vieillissement, la
maladie, la mort, le chagrin, les lamentations, la douleur, la détresse et le désespoir ne pas
nous atteindre. » Mais cela ne s’obtient pas en le souhaitant. Voila le stress de ne pas
obtenir ce que ’on veut. » — MN 141

Remarquez : le probleme ici est simplement de vouloir sans savoir quoi faire pour
résoudre le probleme. En fait, toute la quéte de I’éveil du Bouddha était motivée par le
désir de ne pas étre soumis a ces choses.

Voici ce qu’il avait a dire.

« Moi-méme, avant mon ¢éveil : alors que je n’étais encore qu’un bodhisattva non
éveillé, cette pensée m’est venue : « Pourquoi, étant moi-méme soumis a la naissance,
est-ce que je recherche ce qui est également soumis a la naissance ? Etant moi-méme
soumis au vieillissement, 4 la maladie, & la mort, au chagrin et  la souillure, pourquoi est-
ce que je recherche ce qui est également soumis a ces choses ? Et si, étant moi-méme
soumis a la naissance, voyant les inconvénients de la naissance, je recherchais le non-né, le
repos inégalé du joug, le déliement ? Et si, étant moi-méme soumis au vieillissement, a la
maladie, a la mort, au chagrin et a la souillure, je recherchais le sans-vieillissement, le sans-
maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le non-souillé, le repos inégalé du joug, le
déliement ? » — MN 26

Ainsi, le désir qui a motivé le futur Bouddha a rechercher I’ éveil différait du désir
ordinaire qui mene a la souffrance, car il incluait une recherche assidue. Il ne s’est pas
contenté de rester assis 14 a le souhaiter. Il a recherché la pratique qui le ménerait a ce
qu’il voulait. Il a appelé cette recherche la noble recherche, en d’autres termes, la
recherche du sans-mort. Cela contraste avec la recherche ignoble ou erronée qui, comme
nous I’avons dit, cherche le bonheur dans des choses soumises a la naissance, au
vieillissement, & la maladie et 4 la mort.

Autrement dit, le probleme avec le désir initial n’est pas qu’il s”agissait d’un désir,
mais qu’il visait un objectif — étre libéré du vieillissement, de la maladie et de la mort —
sans faire ce qui était nécessaire pour I’atteindre.

Or, son désir de dépasser la naissance et ces autres choses ne se limitait pas au début
de la voie. Méme la nuit de son éveil, son désir continu de trouver le sans-mort explique
pourquoi il n’était pas satisfait des deux premieres des trois connaissances qu’il avait
acquises cette nuit-la.

73



La premiere connaissance était celle de ses vies antérieures. Il vit comment il avait
subit la renaissance de nombreuses, nombreuses, nombreuses fois au cours de tant
d’éons. Comme il le fit remarquer, beaucoup de personnes avaient acquis cette
connaissance et s’étaient ensuite érigées en maitres. Mais cela ne le satisfaisait pas, car
cela ne menait pas & au sans-mort.

Dans la deuxieme connaissance, il vit comment les étres meurent et renaissent en
fonction de leur kamma. Cela non plus ne menait pas a au sans-mort, mais cela lui donna
de nouvelles compréhensions. Il vit que votre kamma, vos actions intentionnelles,
déterminent la mani¢re dont vous allez renaitre, mais le kamma peut étre complexe. Il vit
des cas ot des gens avaient fait le bien toute leur vie et renaissaient ensuite dans de bons
endroits. Et il vit des gens qui s’étaient livrés & de nombreuses actions malhabiles tout au
long de leur vie et qui allaient ensuite vers mauvaises destinations.

Mais il a également vu des cas ol des personnes avaient commis des actions
malhabiles, puis avaient changé d’attitude — et parfois ce changement d’attitude avait eu
lieu juste au moment de la mort — et cela les avait conduites vers une bonne destination.
Cela n’effagait pas le kamma passé qu’elles avaient accumulé, mais cela leur donnait une
chance de développer un meilleur kamma avant que le mauvais kamma ne commence a
produire ses résultats.

Il y avait aussi des cas opposés : des personnes qui avaient fait de bonnes actions tout
au long de leur vie, puis avaient changé d’attitude : « Au diable le bon kamma. » Cela les
avaient conduites 2 une mauvaise renaissance. Voila ce qui lui a montré I'importance du
kamma du moment présent. Méme si cela se produit juste au moment de la mort, cela
peut avoir un impact énorme.

Il a donc décidé d’examiner plus attentivement le kamma du moment présent — ses
intentions — dans son propre esprit. Et ¢’est en examinant ses intentions dans le moment
présent qu’il a pu voir au-dela des intentions, dans le sans-mort. Voyant I’importance des
intentions dans le moment présent pour maintenir le processus de naissance et de mort,
il a compris comment il pouvait abandonner toutes ses intentions. La compréhension
qui lui a permis d’abandonner toutes ses intentions s’ est exprimée dans les quatre nobles
vérités. C’est ce quil’a conduit a faire I’expérience du sans-mort. Et ce n’est qu’apres
avoir trouvé le sans-mort qu’il a mis fin 4 sa quéte.

Vous pouvez donc voir que le désir de trouver le sans-mort I’a maintenu sur la bonne
voie jusqu’au moment de I’ éveil.

Ecoutons ce qu’il avait a dire :

« Alors, moines, étant moi-méme sujet a la naissance, en voyant les inconvénients de
la naissance, a la recherche du non-né, du repos sans pareil libéré du joug, du déliement,
j atteignis le non-né, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement. Etant moi-méme

74



75

sujet au vieillissement, a la maladie, & la mort, au chagrin, 4 la souillure, en voyant les
inconvénients du vieillissement, de la maladie, de la mort, au chagrin, de la souillure, 4 la
recherche du sans-vieillissement, du sans-maladie, du sans-mort, du sans-chagrin, du
repos sans pareil libéré du joug, du déliement, j’atteignis le sans-vieillissement, le sans-
maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement.
Connaissance et vision surgirent en moi: ‘Non provoquée est ma libération’.» — MN 26

Il utilise ici le mot « non provoquée » car a cette époque, on croyait que ’expérience
était basée sur diverses propriétés latentes qui pouvaient étre provoquées en action,
comme I’élément feu dont nous avons parlé. Lorsque vous provoquez I’élément feu, le
feu apparait. Lorsqu’il n’est pas provoqué, le feu retourne a un état latent. Cela signifie
que tout ce qui est provoqué est impermanent. Les choses qui sont provoquées peuvent
changer. Cependant, la libération que le Bouddha a obtenue la nuit de son éveil n’était
pas provoquée, ce qui signifie qu’elle ne changera pas.

Il poursuit ensuite en disant :

« C’est la derniere naissance. Il n’y a plus d’autre devenir. »

Ainsi, ayant fait du sans-mort son désir supréme, il ne s’est pas contenté d’avoir ce
désir, il a également essayé de trouver le moyen de le réaliser. Apres Iavoir trouvé, il a
alors enseigné a ses disciples comment faire naitre le méme désir d’atteindre le sans-mort.
Puis, plutdt que de simplement souhaiter le sans-mort ou d’abandonner le désir et de se
contenter des choses soumises a la mort, ils ont été encouragés a concentrer leur désir sur
la voie menant au sans-mort et a la suivre jusqu’a ce qu’ils aient atteint leur but.

C’est pourquoi le Bouddha a noté que I’un des secrets de son éveil était d’étre «
insatisfait des qualités habiles ». Bien qu’il enseignat le contentement en ce qui concerne
les choses matérielles, il n’enseignait pas le contentement envers toutes choses. Le
contentement au niveau matériel lui permettait de concentrer son mécontentement sur
la véritable source de son probléme, a savoir le manque d’habileté de son esprit. Comme
il le disait quand il décrivait sa quéte de I’éveil, lorsqu’il suivait une voie de pratique et
constatait qu’elle ne menait pas jusqu’au sans-mort, il I’abandonnait et poursuivait « sa
recherche de ce qui est habile ». Il a continué a essayer d’élever le niveau de ses savoir-
faire jusqu’a ce qu’il obtienne les résultats qu’il souhaitait. Ce n’est qu’apres avoir
atteint le sans-mort qu’il a été satisfait.

Il a illustré ce principe par une analogie. Supposons qu’une personne ait besoin du
bois de cceur d’un arbre. Elle ne doit pas se contenter des feuilles, des brindilles, de
I’écorce ou de I’aubier de I’arbre. Elle doit continuer a chercher jusqu’a ce qu’elle trouve
le bois de ceeur qui servira ses buts.

Examinons donc le noble octuple sentier a la lumiére de cette image de la quéte du



Bouddha lui-méme.

Commencez par les vues justes : les actions sont réelles. Elles ont des conséquences.
Elles peuvent étre choisies. Et les meilleures actions a choisir sont celles qui menent a la
fin de la souffrance. Vous prenez comme hypothése de travail 'idée que la fin de la
souffrance peut étre atteinte grice a vos efforts, puis vous assumez les devoirs des vérités a
la lumiére de cela.

C’est ce qu’on appelle les vues justes transcendantes. Contrairement aux vues justes
mondaines, elle ne traite pas de questions sur qui vous étes ou sur le monde dans lequel
vous vivez. Elle se concentre directement sur les actions et les événements dans ’esprit.
De cette fagon, elle évite les termes du devenir. Elle vous habitue a penser en termes
d’actions en elles-mémes.

Notez que la capacité a entrer totalement dans ces vues justes nobles se développera
au fur et & mesure que la voie progressera. Parfois, vous pouvez considérer les actions
comme actions en elles-mémes, mais parfois vous avez besoin de votre soi en tant
qu’agent afin de pouvoir accomplir ces choses et vous comporter de maniére responsable.

Voila pour les vues justes.

Quant 4 la résolution juste, vous prenez la décision d’abandonner la sensualité et les
plaisirs des attitudes malhabiles, telles que la malveillance et la nocivité, au profit des
plaisirs de la concentration juste.

Viennent ensuite la parole juste, [’action juste et les moyens d’existence justes. Ceux-
ci vous concernent en tant qu’agent engagé dans le monde de maniére inoffensive.

Ensuite il y a ’effort juste, qui consiste & vous motiver a développer des qualités
mentales habiles et 2 abandonner celles qui ne le sont pas afin d’amener Iesprit  la
concentration juste.

Puis il y a sati juste, qui consiste a se focaliser sur ce qu’il faut garder a I’esprit pour
atteindre la concentration juste. Ce sont les quatre cadres de référence : le corps, les
sensations, I’esprit et les qualités mentales, tous en eux-mémes. Vous essayez d’étre
sensible aux événements qui se produisent dans votre corps et votre esprit simplement en
tant qu’événements, en favorisant les événements habiles et en abandonnant les
événements malhabiles, comme le gardien qui empéche les ennemis malhabiles d’entrer
dans une forteresse et laisse entrer les personnes habiles.

Le dernier facteur est la concentration juste : trouver la joie dans un état d’esprit
calme et unifié qui vous permet de voir tres clairement les événements dans votre corps et
votre esprit. En particulier, vous remarquerez comment vous fagonnez votre expérience
présente avec les trois fabrications. C’est ce qui vous permet de faire ce que le Bouddha a
fait. Vous voyez comment vos intentions faconnent vos expériences et vous apprenez a
connaitre votre esprit si bien que vous pouvez abandonner toutes vos intentions. C’est
ainsi que vous aussi, vous pouvez trouver le sans-mort.

76



Remarquez que certaines caractéristiques du devenir sont présentes. Vous
sélectionnez les parties du monde qui sont pertinentes pour votre but. Vous les gardez a
I’esprit. Vous choisissez un soi capable d’accomplir le travail, en vous désidentifiant des
soi qui vous génent. Toutes ces stratégies sont nécessaires pour accomplir les tAches qui
vous ménent 4 votre but. Mais elles seront abandonnées lorsque I’ objectif sera atteint. A
ce moment-13, vous n’aurez plus besoin d’aucun désir, car le sans-mort sera si satisfaisant
que vous ne voudrez plus rien d’autre.

25 AVRIL 2025, MATIN

Somnolence, agitation, anxiété ¢ doute

Hier matin, nous avons discuté des stratégies pour faire face a deux des cinq
empéchements qui peuvent nuire a votre concentration : le désir sensuel et la
malveillance. Aujourd’hui, j’aimerais discuter des stratégies pour faire face aux trois
autres : la somnolence, I’agitation et ’anxiété, et le doute.

e Tout d’abord, la somnolence : il y a une histoire dans le Canon ot le Vénérable
Moggallana, qui n’était pas encore éveillé 2 ce moment-13, était assis en méditation,
somnolant. Le Bouddha est soudainement apparu devant lui et lui a demandé s’il
somnolait, et Moggallana a répondu que oui.

Vous vous doutez bien que ’apparition soudaine du Bouddha devant lui I’a surpris et
réveillé. Imaginez que vous soyez assis ici, en train de somnoler en plein aprés-midi, et
que soudain, I’un des grands ajaans apparaisse devant vous. Cela suffirait a vous réveiller.
Moi cela sufhirait & me réveiller. C’est dommage que nous n’ayons pas de célebres ajaans
pour faire cela. Mais nous avons les instructions du Bouddha 4 Moggallana sur la maniere
de ne pas s’endormir pendant la méditation.

Pour commencer, changez I’ objet de votre méditation. Cela signifie que si vous vous
focalisez sur votre respiration, vous changez soit votre fagon de respirer, soit vous passez a
un autre sujet. Vous pouvez faire venir a I’ esprit des pensées de bienveillance, ou penser a
la mort,  tout ce qui pourra vous réveiller. Une technique que je trouve eflicace, lorsque
je me focalise sur ma respiration, est de prendre des inspirations plus longues et de
changer le point sur lequel je me focalise toutes les trois respirations : trois respirations au
niveau du nombril, trois respirations au niveau du plexus solaire, trois respirations au
milieu de la poitrine, et ainsi de suite, en parcourant systématiquement le corps de cette
maniere.

Une autre tactique consiste a vous demander : « Quels sont les symptomes physiques
de la somnolence que vous ressentez en ce moment ? » S’intéresser a ce genre de choses

77



78

peut suffire 2 vous réveiller.

La deuxieme technique consiste a réciter des chants que vous avez mémorisés. Si vous
n’avez mémorisé aucun chant, récitez un passage de poésie, quelque chose qui véhicule
un message avisé. Et pendant que vous récitez ces textes, vous pouvez réfléchir a leur
signification. Si vous étes assis avec d’autres personnes, faites-le silencieusement dans
votre esprit. Si vous &tes assis seul, vous pouvez le faire a voix haute. L’ important est de
ne pas choisir une vieille chanson qui vous ferait sortir de votre méditation.

La troisieme technique, dit le Bouddha, consiste a se frotter les bras, a tirer sur les
lobes de ses oreilles, a se lever et a se laver le visage. Vous pouvez faire de la méditation en
marchant. Ajaan Chah dit que si la méditation en marchant ne sufhit pas a vous réveiller,
essayez de la faire a reculons. La peur de heurter quelque chose suffira a vous réveiller. En
Thailande, on entend parfois des gens recommander de s’asseoir 4 un endroit, par
exemple au bord d’un mur ou au bord d’un précipice, ou la peur de tomber suffira a vous
réveiller. ] ai essayé cela une fois. ] ai failli tomber, donc je ne le recommande pas.

Sivous étes toujours somnolent, c’est le signe que vous avez besoin de dormir.
L’important est de ne pas céder immédiatement a la somnolence. Lorsque vous vous
allongez pour dormir, prenez la résolution de vous lever dés que vous vous réveillerez. Si
vous cédez immédiatement a la somnolence, elle reviendra de plus en plus tot et
empiétera sur votre temps de méditation. Rappelez-vous que la somnolence peut
provenir de I’ennui ou étre I’une des ruses de I’esprit pour se cacher quelque chose  lui-
méme. En d’autres termes, une partie de ’esprit peut sentir qu’un probléme ou un
souvenir refait surface, un probléme ou un souvenir qu’il ne veut pas affronter, alors il
vous rend somnolent pour détourner votre attention. Cela signifie que si vous parvenez a
combattre la somnolence, vous pourrez peut-étre voir quelque chose que cette partie de
I’esprit vous cachait. Donc laissez votre désir de savoir vous aider a résister 2 I’envie de
vous endormir.

o Le prochain empéchement est ’agitation et I’anxiété. L agitation survient lorsque
vous vous inquiétez pour quelque chose dans le futur. L’anxiété survient lorsque vous
vous souvenez de quelque chose de malhabile que vous avez fait dans le passé. Lorsque
vous vous inquiétez pour [’avenir, une partie de votre esprit vous dira que plus vous vous
inquiétez, mieux vous serez préparé. Et il est vrai que nous devons apprendre a nous
préparer aux dangers futurs. Cela fait partie de la qualité appelée vigilance, que le
Bouddha a louée comme étant la racine de toutes les qualités habiles. Ainsi, s’il y a un
probleme spécifique auquel vous devez vous préparer, vous pouvez consacrer les derniéres
minutes de votre séance de méditation 4 y réfléchir. A ce moment-13, I’esprit est reposé et
calme et peut penser plus clairement a la meilleure fagon de se préparer pour ’avenir.

Mais pendant que vous essayez de concentrer votre esprit, vous ne pouvez pas laisser
des pensées comme celles-ci envahir votre esprit. Elles vous accuseront peut-étre d’étre



79

irresponsable, mais si vous promettez de vous en occuper a la fin de la méditation, ces
accusations sont sans fondement.

Dans le méme temps, vous pouvez vous rappeler que I’avenir comporte de
nombreuses variables que vous ne pouvez pas anticiper, peu importe a quel point vous
vous en inquiétez. Mais vous savez que vous aurez besoin de sati, d’étre alerte, de votre
concentration et de votre discernement pour réagir habilement a I'imprévu. De cette
facon, vous pouvez réfléchir rapidement. C’est pourquoi, lorsque vous développez ces
qualités dans votre méditation, vous n’étes pas du tout irresponsable. Vous vous préparez
pour I’avenir de la meilleure fagon possible. Et bien stir, si vous passez beaucoup de temps
a vous inquiéter, cela vous prive de I’énergie dont vous aurez besoin pour réagir
habilement dans le futur.

Quant aux pensées anxieuses liées aux erreurs que vous avez commises dans le passé,
vous devez vous rappeler, premi¢rement, que vous ne pouvez pas revenir en arriére pour
les changer. Et deuxi¢mement, que les remords ne répareront pas |’erreur. Vous avez
probablement déja observé ce que j’appelle le syndrome du chien coupable. Vous rentrez
chez vous. Votre chien a uriné sur le tapis. Il est couché sur le dos et remue la queue pour
montrer qu’il est vraiment, vraiment, vraiment désolé, dans |’ espoir que vous lui
pardonnerez. Mais le kamma ne fonctionne pas ainsi. Peu importe a quel point vous vous
allongez sur le dos et remuez la queue, le kamma produira toujours son effet.

La meilleure chose 4 faire est, premie¢rement, de reconnaitre |’erreur. Deuxi¢mement,
de prendre la résolution de ne pas la répéter. Et troisitmement, de répandre des pensées
de bienveillance et les autres brahma-viharas pour tous. Commencez par la bienveillance
envers vous-méme, envers la personne & qui vous avez fait du tort, puis envers tous les
étres. La bienveillance envers vous-méme vous évite de vous culpabiliser inutilement. La
bienveillance envers la personne a qui vous avez fait du tort et envers tous les étres vous
rappelle que vous ne voulez vraiment plus jamais faire de mal 4 personne. Ensuite, vous
répandez des pensées d’équanimité. Rappelez-vous que tout le monde a commis des
erreurs. Si on considére le monde comme une scene, on pourrait dire que tout le monde
improvise ses répliques, et la plupart des gens sont vraiment trés mauvais en
improvisation. La meilleure chose a faire est d’avoir de la bienveillance pour tous et de
faire tout ce que vous pouvez pour sortir du samsara.

e Ensuite, il y a le doute. Traditionnellement, il est divisé en deux types : le doute sur
le Dhamma et le doute sur votre capacité a le pratiquer. ] ai trouvé qu’une fagon plus
pertinente de diviser le doute en deux types est la suivante : 'un est le doute qui veut
savoir, et I’autre est le doute qui s’en moque, qui dit : « Je ne veux pas m’embéter avec ¢a
», alors vous trouvez toutes sortes de raisons pour ne pas pratiquer.

Dans le cas du doute sur le Dhamma ou sur vous-méme qui veut savoir, dites-vous : «
Voici ta chance d’explorer si ce que le Bouddha a dit est vrai au sujet du développement



80

des qualités habiles et de ’abandon des qualités malhabiles. » Considérez la méditation
comme une expérience. Ce n’est qu’en menant une expérience avec intégrité que vous
pourrez connaitre la vérité. Et ce n’est qu’en essayant la voie que vous saurez si vous étes
capable de la suivre ou non.

A défaut d’autre chose, développez des pensées de bienveillance envers tous. Vous
savez que ¢’ est habile et vous savez que vous pouvez le faire.

Il est également utile de considérer la méditation comme un jeu. Comme le disait
Ajaan Fuang: « Jouez a la méditation ». Nous ne parlons pas ici de petits enfants qui
s’amusent. Nous parlons d’athlétes professionnels qui jouent pour gagner. Mais
considérez cela comme un jeu. Sinon, cela devient trop sérieux et trop austere.

Les doutes peuvent également surgir parce que vous vous découragez face a la lenteur
de vos progres. Rappelez-vous I’image des arbres d’ Ajaan Lee. Certains arbres poussent
rapidement, d’autres plus lentement. Les bananiers poussent tres vite. Les chénes
poussent lentement. Si vous étes un chéne, vous ne voulez pas rivaliser avec un bananier,
car vous savez que les bananiers mourront avant vous. Ils sont vides a I’intérieur et tres
fragiles. Les arbres a croissance lente sont plus résistants et vivent plus longtemps. Ils ont
plus de branches et donnent plus de fruits. Consolez-vous donc avec cette pensée.

Ajaan Fuanga un jour expliqué qu’il existe deux types de méditants : ceux qui
pensent trop et ceux qui ne pensent pas assez. Ceux qui pensent juste ce qu’il faut
n’existent pas. Il a dit que ceux qui I’inquiétaient étaient ceux qui pensaient trop, car ils
peuvent facilement se décourager. Cependant, lorsque leur esprit s’apaise, ils ont
beaucoup développé leur connaissance de leur esprit en apprenant a le contréler. Quand
ils rencontrent un probléme, ils savent : « Oh, j’ai déja eu ce probléme. Voila comment
je I'ai résolu. »

Les personnes qui ne pensent pas assez trouvent qu’il est plus facile pour leur esprit
de se calmer au début, mais elles ne savent vraiment pas pourquoi il s’ est apaisé. Les jours
ou ’esprit est récalcitrant et refuse de se calmer, elles ne savent pas quoi faire. Si vous
appartenez au premier type, rappelez-vous que lorsque la concentration viendra, vous
aurez une meilleure compréhension des tenants et aboutissants de votre esprit.

Quant au doute qui ne veut pas savoir, c’est essentiellement de la paresse. Vous devez
vous dire : « Tu as la une chance de soulager tes souffrances. Ne peux-tu pas au moins
essayer ? » Le Bouddha ne vous oblige pas 4 aller jusqu’au bout. Vous étes libre de vous
arréter a tout moment lorsque vous vous sentez satisfait. Veillez simplement a ne pas
vous sous-estimer et a ne pas vous satisfaire trop facilement. Les dangers du
vieillissement, de la maladie et de la mort, méme dans cette vie, ne sont pas a prendre a la
légere. Ils sont sérieux, et vous devez étre sérieux dans votre volonté de vous en libérer —
sérieux, mais | encore, sans étre austére. Vous remarquerez que le Bouddha et tous les
grands ajaans ont un trés bon sens de I’humour. Accordez simplement de I’importance



81

aux choses qui sont vraiment importantes : le désir d’un bonheur véritable qui est
inoffensif. C’est alors que vous pourrez dire que vous vous aimez vraiment.

Voici un exemple de I’humour du Bouddha : un jour, le Bouddha a comparé les
brahmanes aux chiens, et les chiens s en sont mieux sortis. Il a commencé par dire : «
Autrefois, les brahmanes ne manipulaient pas d’argent, et les chiens ne manipulaient pas
d’argent. De nos jours, certains brahmanes manipulent de ’argent, mais les chiens ne
manipulent toujours pas d’argent. Autrefois, les brahmanes n’avaient pas de relations
sexuelles avec des non-brahmanes, et les chiens n’avaient pas de relations sexuelles avec
des non-chiens. De nos jours, les brahmanes ont des relations sexuelles avec des non-
brahmanes, mais les chiens n’ont toujours pas de relations sexuelles avec des non-chiens.
»>

Quant aux ajaans, Ajaan Mun avait la réputation d’étre trés strict et tres sérieux, mais
Ajaan Fuang aimait raconter des anecdotes sur I’humour d’ Ajaan Mun. Lorsque Ajaan
Fuang est allé séjourner aupres Ajaan Mun, il était jeune moine et plutdt beau gargon. Il'y
avait une communauté de nonnes qui vivait en bas de la route, pres de I’endroit ou
séjournait Ajaan Mun, et les moines s’y rendaient chaque jour pour faire I’aumone, dans
le cadre de leur tournée. Il y avait une jeune nonne qui s’ était éprise d’Ajaan Fuang, Elle
tricotait de petites choses pour ses cuilléres et lui préparait des plats du centre de la
Thailande.

Ajaan Mun I’a remarqué. Il a donc d’abord voulu vérifier si Ajaan Fuang était
intéressé. Ajaan Fuang n’¢était pas intéressé. Ajaan Mun a alors décidé qu’il était temps
d’aider cette nonne. Un jour, les nonnes sont venues demander des instructions. Ajaan
Mun a commencé par leur demander si elles observaient correctement les huit préceptes.
Il leur raconta ensuite I’histoire de Lady Visakha, qui était I'une des disciples laiques du
Bouddha. Elle vit différents groupes de personnes observer les huit préceptes et voulut
savoir pourquoi. Elle se rendit d’abord auprés d’un groupe de personnes agées et leur
demanda pourquoi elles observaient les huit préceptes. Elles répondirent : « Nous
observons les huit préceptes parce que nous voulons aller au paradis. » Elle s’est ensuite
adressée a d’autres groupes pour leur demander leurs raisons. Elle a finalement rencontré
un groupe de jeunes femmes. « Pourquoi observaient-elles les huit préceptes ? » Elles
ont répondu : « Nous voulons quelque chose de mieux que le paradis. Nous voulons un
mari. »

Ce fut la fin des petits tricots et de la cuisine centrale thailandaise.

Lalecon est que si vous apprenez a rire de vos kilesas, il devient beaucoup plus facile
de leur faire face.

25 AVRIL 2025, APRES-MIDI



Questions-réponses

Q : Pourriez-vous expliquer ou préciser quand et comment il est bénéfique d’utiliser
une focalisation plus étroite sur une partie du corps plutdt qu’une focalisation plus
large ? Lorsqu’on se concentre sur une partie étroite, y a-t-il un avantage a se concentrer
sur une partie tres petite ? Par exemple, le bout du nez ?

R : Lorsque vous étes tres fatigué et que vous n’avez pas I’ énergie nécessaire pour
examiner tout votre corps, focalisez-vous simplement sur un point et mettez-y autant
d’énergie que possible. Dites-vous : « Je vais rester ici, je ne vais pas bouger pendant un
moment. » Cela peut vous donner plus d’énergie.

Un autre moment ou une focalisation plus étroite peut étre utile est lorsqu’il y a un
blocage spécifique dans une partie du corps et qu’il faut un peu plus d’énergie pour le

débloquer.

Q : Puisque vous avez parlé de modifier la durée de la respiration, j’ai remarqué que
lorsque mes respirations sont vraiment courtes, cela m’aide & me concentrer. Mais est-il
préférable d’avoir également de longues respirations ?

R : Il est bon d’apprendre a se concentrer avec différentes longueurs de respiration,
car le corps aura des besoins différents a différents moments. Si vous savez que vous
trouvez plus facile de vous concentrer sur une respiration courte, commencez par cela.
Ensuite, une fois que vous étes installé, vous pouvez essayer d’autres longueurs de
respiration tout en gardant I’esprit calme, pour voir quel effet cela a.

Q : Ajaan, je trouve qu’il est tout a fait possible de rendre différentes parties du corps
quelque peu agréables, mais il semble beaucoup plus difficile de rendre un endroit
vraiment agréable et de répandre cette sensation partout. Avez-vous des conseils ou des
astuces sur la maniere de procéder ?

R : Essayez de prendre les parties que vous pouvez déja rendre confortables et pensez a
les relier entre elles. Ensuite, & mesure qu’elles se relient, elles procureront un sentiment
de bien-étre plus intense en se renfor¢ant mutuellement.

Iy a quelques années, un livre intitulé Drawing on the Right Side of the Brain
(Dessiner avec le coté droit du cerveau) a été publié. Dans cet ouvrage, I”auteur soulignait
que lorsque I’on dessine un visage de maniere classique, en dessinant les yeux, le nez et la
bouche, le résultat a tendance a ne pas étre tres réaliste. Mais si vous dessinez les espaces
entre les yeux et le nez, ou entre le nez et la bouche, des espaces auxquels vous ne prétez
généralement pas attention, vous obtenez un dessin beaucoup plus réaliste.

Il en va de méme pour connecter les parties agréables du corps. Normalement, nous

82


https://www.dhammatalks.org/Archive/y2025/Thanissaro_avril_25-25_15h30.mp3
https://www.dhammatalks.org/Archive/y2025/Thanissaro_avril_25-25_15h30.mp3
https://www.dhammatalks.org/Archive/y2025/Thanissaro_avril_25-25_15h30.mp3

83

avons tendance 2 relier les parties douloureuses. Vous changez donc ’accent, en vous
concentrant plutdt sur la maniére de connecter les parties qui sont confortables. Et
comme je |’ai dit, elles se renforceront mutuellement et deviendront plus fortes. Ensuite,
vous pouvez passer a1’ensemble du corps a partir de la.

Q : Comment apporter des sensations agréables aux différentes parties du corps ? Et
aussi, pour la respiration, comment la rendre agréable, méme si elle est répétitive,
toujours la méme ?

R : Elle ne doit pas toujours étre la méme. Chaque fois que vous respirez, posez une
question au corps : « Que veux-tu maintenant ? Ot aimerais-tu que le souffle circule 2
Dans quelle direction ? Veux-tu descendre le long de la colonne vertébrale ou remonter
le long de la colonne vertébrale ? » Posez cette question a chaque partie du corps. De
cette fagon, cela devient moins répétitif.

Q : En ce qui concerne les méditations qui nécessitent de la visualisation, ma capacité
a visualiser est instable. Je peux faire apparaitre des images mentales, mais elles vont et
viennent. C’est comme si mon esprit était sur une orbite excentrique autour de la chose
que je visualise. Il s’en approche, prend un instantané, puis s’éloigne. La fois suivante, il
revient sous un angle différent. Pire encore, la chose autour de laquelle il orbite change.
C’est donc plus comme si je créais un diaporama psychédélique qu’une image fixe. Je
trouve cela acceptable, par exemple, comme un rapide asubha contre le désir sexuel, mais
il semble impossible de faire des contemplations profondes sur le corps/la mort asubha
de cette mani¢re. Comment puis-je percevoir, oublier cela, ou comment améliorer cela ?

R : Dans certains cas, vous pouvez utiliser un diaporama pour contempler la mort ou
certaines parties du corps. Beaucoup de ces contemplations fonctionnent lorsqu’une
intuition soudaine ou une vision soudaine survient et que quelque chose s’ouvre. Il n’est
donc pas nécessaire de garder une image fixe a I’ esprit pour la contempler. D autres fois,
au lieu de visualiser des choses, vous pouvez vous parler & vous-méme. En d’autres termes,
certaines personnes trouvent plus facile de s’en tenir au langage qu’aux images visuelles.
Si c’est le genre d’esprit que vous avez, alors utilisez le dialogue intérieur.

Q : Dans la pratique de I’anapanasati, 2 quel moment devons-nous examiner le
corps ? Avant d’atteindre le samadhi ou aprées ?

R : Vous pouvez faire 'un ou I’autre. Parfois, examiner le corps vous aide a vous
calmer. Ensuite, lorsque vous étes concentré et que vous recommencez & examiner le
corps, I’examen peut étre plus précis.

Q : Cette notion de conscience pure, illimitée et sans objet : a-t-elle sa place dans le



bouddhisme Theravada ? Si oui, aurait-elle un réle a jouer sur la voie de I’ éveil ?

R : Oui et oui. Il existe un état appelé la dimension de I’infinité de la conscience.
C’est'un des états de concentration sans forme basé sur le quatrieme jhana. C’est
également I’un des états de concentration que vous pouvez analyser méme lorsque vousy
etes, ce qui signifie qu’il peut étre utilisé pour atteindre I’éveil. Il n’est cependant pas
vraiment sans objet. Dans cet état, la conscience elle-méme est I’ objet de la conscience.
Le probleme est que lorsque vous y arrivez pour la premicre fois, vous avez I’impression
qu’il n’y a pas d’objet. Mais ensuite, & mesure que vous le connaissez mieux, vous
commencez a réaliser qu’il y a une perception qui vous maintient la.

Q : Vous avez dit hier qu’il n’était pas bon de focaliser son attention a la fois sur ses
pieds et coordonner la marche avec la respiration. C’est pourtant ce que j’ai fait, car avec
la pratique, il devient plus facile d’étre conscient de chaque pas ou de chaque inspiration
et expiration. En conséquence, I’effort nécessaire pour rester attentif diminue et les
pensées reviennent. Elles sont 13, en méme temps que la conscience de chaque pas et de
chaque respiration, ce qui signifie que la simple conscience de chaque pas ou de chaque
respiration ne sufhit pas pour développer la concentration. Que faut-il donc de plus a
présent ?

R : Vous pouvez coordonner la respiration et les pas au début de la pratique. Mais il
devrait arriver un moment ot vous trouverez qu’il suffit de rester sur ’'un ou I’autre.
Une étape intermédiaire consisterait toutefois a se focaliser sur la respiration en deux
points du corps  la fois, par exemple au milieu de la téte et a la base de la colonne
vertébrale. Certaines personnes trouvent plus facile de se concentrer si on leur donne
deux choses 2 faire 4 la fois, plutét qu’une seule. Si ¢’est votre cas, ¢’est ce que vous devez
faire.

J aivisité pour la premiere fois Wat Asokaram, le monastere d”Ajaan Lee, lorsque
j étais encore laic. ] ai fait la connaissance de quelques femmes laiques qui pratiquaient
la-bas. L’une d’elles m’a dit qu’au début de sa méditation, de temps en temps, lorsque
son esprit s’était calmé, elle aimait observer I’ état d’esprit de toutes les autres personnes
présentes dans la piece. Elle avait remarqué qu’une autre femme parvenait plus
rapidement a stabiliser son esprit. Je suis donc allé demander a cette autre femme : «
Comment faites-vous pour calmer votre esprit aussi rapidement ? » Elle a souri et m’a
répondu : « Je me focalise au milieu de ma téte et a la base de ma colonne vertébrale, puis
je pense a une ligne reliant les deux points. » Elle m’a expliqué que ¢’était comme utiliser
un fil électrique pour relier une ampoule aux deux poles d’une pile, et que la lumiere
s’allumait immédiatement. En quelques secondes.

Q : Pourriez-vous donner quelques conseils sur la méditation avec vedana, les



8S

sensations ?

R : Lorsque vous vous focalisez sur votre respiration, des sensations accompagnent
votre respiration. Au lieu de simplement observer les sensations aller et venir d’elles-
mémes, vous essayez en fait de faire naitre des sensations de plaisir et de les maintenir.
C’est 'une des étapes de la méditation sur la respiration : inspirer et expirer en étant
sensible au plaisir. Ensuite, vous pouvez essayer de remarquer I’ effet que ces sensations de
plaisir ont sur I’esprit. Bien stir, en faisant cela, vous comprenez que les sensations
peuvent étre fabriquées. Vous ne recevez pas seulement des sensations provenant du
kamma passé, mais vous créez des sensations a partir de la mati¢re premiére qui vient du
kamma passé. C’est une réalisation importante.

Q : Entrer dans un état de méditation est assez fluide pour moi, mais je dois bientdt
passer une IRM, et je suis claustrophobe et je n’aime pas le monde médical. Ce qui me
rend encore plus anxieux, ¢’est |’agitation qui régne autour de moi : des gens que je ne
connais pas et la pression du temps. Comment puis-je me préparer ici, afin de pouvoir
trouver un peu de calme et de sécurité en moi dans cette situation ?

R : Dans un cas comme celui-ci, il est préférable de se focaliser sur I’espace : ’espace a
'intérieur de votre corps, I’espace qui traverse la frontiere entre ce qui est dans votre
corps et ce qui est 3 I’extérieur de votre corps — I’ espace juste ici a la surface — I’espace
dans I’appareil d’IRM, entre tous les atomes, les atomes des personnes agitées autour de
vous. Ensuite, essayez de maintenir cette perception de I’espace lorsque vous entrez.
Quant 4 tout ce qui pourrait entraver cette sensation d’espace, laissez-le simplement s’en
aller, s’en aller, s’en aller.

Respirez dans I’espace. Et pensez & nouveau a I’énergie de votre respiration qui
impreégne I’appareil d’IRM. Je peux vous comprendre, car je suis moi-méme
claustrophobe. Je redoute le jour ou je devrai entrer dans un appareil d’IRM, alors je me
prépare avec cette perception de Iespace.

Q : D’aprés ce que j’ai compris, jhana nécessite que |’ énergie respiratoire circule sans
obstruction dans tout le corps. Cela signifie-t-il que sil’on souffre d’une douleur
chronique due 4 un probléeme médical, on ne peut pas atteindre jhana ?

R : Non, le fait que I’énergie respiratoire circule dans le corps facilite jhana, mais ce
n’est pas une condition requise. La qualité du jhana réside essentiellement dans le fait
que votre conscience emplit le corps, et vous pouvez imaginer cette conscience pénétrant
la douleur sans étre bloquée par celle-ci. De cette maniére, vous pouvez atteindre jhana
malgré la présence de douleurs dans le corps. Il est utile de se rappeler qu’en réalité
I’énergie respiratoire circule malgré la douleur.

Nous avons parfois la perception étrange que s’il y a une douleur quelque part dans le



corps, la respiration ne peut pas la traverser. Autrement dit, nous avons I’impression que
la douleur est 12 en premier, puis nous essayons de forcer la respiration a traverser la
douleur qui est déja la. Vous devez changer cette perception. Rappelez-vous que la
respiration ¢était a en premier, la douleur est venue apres, donc la douleur n’a pas a faire
obstruction a la respiration, ni & votre conscience.

Q : C’est ma cinqui¢me retraite ici, et comme a chaque fois, & peu pres au méme
moment, & mi-parcours de la retraite, ces mouvements dans le haut de mon corps, ces
oscillations, commencent 3 apparaitre. Lors des premiéres retraites, ces mouvements
étaient amples. Maintenant, ils sont devenus des vibrations, a peine perceptibles de
I’extérieur. Cela ressemble & un battement de cceur, et ¢’ est méme agréable et
réconfortant lorsque je suis ce plaisir. Puis, lorsque j’essaie de revenir a la respiration, je
ressens une douleur, comme une piqire persistante dans le ceeur, accompagnée d’une
sensation de chaleur, de bouffées de chaleur. La seule solution que j’ai trouvée, pour
I’instant, est de sortir de la méditation et d’ouvrir les yeux. Y a-t-il une autre solution ?

R : Une question se pose : lorsque vous ouvrez les yeux, cette sensation de douleur
disparait-elle ? Si c’est le cas, ouvrez les yeux pendant un moment, puis recommencez &
vous concentrer. L’important, lorsque ces oscillations se produisent dans le corps, est de
ne pas essayer de les arréter. Laissez-les s”éteindre d’elles-mémes. Et pendant que les
oscillations se produisent, restez focalisé sur votre respiration. Il est possible que la
douleur dans le cceur provienne du fait que vous essayez d’arréter les oscillations.

Ce type de sensation physique est généralement considéré comme une manifestation
du ravissement. La regle de base concernant le ravissement est de ne pas essayer de
I’arréter, mais de ne pas I’encourager non plus. Restez ancré dans votre respiration et
laissez la manifestation se produire, puis elle s’apaisera d’elle-méme & mesure que votre
attention s’affinera et que votre concentration s’intensifiera.

Q : Parfois, je vois les effets douloureux d’un désir et j’arrive a ’abandonner, ce qui
m’apporte un soulagement. Mais il revient dés que quelque chose le réveille, et le cycle
recommence. Cela signifie-t-il que Iattrait de ce désir est toujours caché en moi ?
Pourriez-vous m’aider a voir clairement ot il se trouve et comment I’abandonner ?

R : Vous pouvez voir I’attrait au moment méme ou vous décidez : « Je vais & nouveau
céder a ce désir ». Il peut étre dans votre esprit 4 ce moment précis. Il peut s agir d’une
bréve image visuelle, d’un mot ou d’une phrase. Essayez de voir si vous pouvez le
détecter. Cela vous donnera une idée de ce qu’est I’ attrait.

Il est également possible que votre vision des effets néfastes du désir ne soit pas encore
allée droit au cceur. Vous vous dites : « Je vais ’abandonner pour I’instant, mais 'y
reviendrai peut-étre ». Vous devez arriver au point ol vous pouvez dire : « Je ne

86



reviendrai jamais a cela ». Il s’agit donc de voir plus clairement ’attrait et plus
efficacement les inconvénients.

« e . 7 . o N . o \ A

Q : Sij’ai un désir malhabile, mais que je parviens & me contrdler avant que les
fabrications ne commencent ou pendant qu’elles sont en cours, cela signifie-t-il qu’une
intention s’ est suffisamment formée pour qu’elle s’inscrive dans mon kamma ?

R: 1l n’ya pas de registre du kamma. Cependant, le fait que ces désirs apparaissent

ans votre esprit est un effet de votre ancien kamma. Votre nouveau kamma est ce que

d t t est un effet de vot k Vot k t
vous en faites. Si vous décidez : « Je peux résister a cela », ¢’ est votre nouveau bon
kamma. C’est cela qui compte.

Q : Le désir est-il a la base de tous les obstacles ou seulement de certains obstacles tels
que les rites, les opinions sur soi-méme, les opinions sur le monde ?

R : Le désir est a la base de tout. Donc, oui, il y aura du désir a la base de vos obstacles.
Ces obstacles proviennent du désir, puis ils deviennent des objets de désir, ce qui
perpétue le processus. Ce que nous essayons de faire, ¢’est de développer des désirs
alternatifs qui peuvent briser ce cycle.

Q : Cela fait référence a MN 117. Je n’ai pas bien compris la différence entre la
résolution juste avec et sans fermentations.

Q : La description dans le texte est que la résolution juste avec fermentations, ou
dsavas, est votre définition de base de la résolution juste, qui consiste a prendre la
décision d’éviter les pensées sensuelles, les pensées de malveillance, les pensées de nuire.
Fondamentalement, la résolution est un type de fabrication verbale, ¢’est-a-dire la facon
dont vous vous parlez a vous-méme. On dit qu’elle est « avec fermentations » dans la
mesure ol elle conduit & une bonne renaissance.

Le niveau supérieur ou transcendant de la résolution juste consiste essentiellement a
amener I’ esprit dans le premier jhana. Vous vous dites 2 vous-méme de centrer votre
esprit sur un seul objet. On dit que c’est « sans fermentations » dans la mesure ot cela
fait partie de la voie vers la fin de la renaissance, basé sur I’intention d’aller au-dela de la
renaissance. C’est 12 la différence.

Q : Dans le bouddhisme Mahayana, on critique le Hinayana parce qu’il y a un
attachement qui se forme  ces états agréables, tels que la concentration ou le nibbana,
qui représentent un piege. Qu’en pensez-vous ?

R : Je ne les considere pas comme un piege. Nibbana est libéré de tous les pieges. La
principale différence entre le Mahayana et le Hinayana est que dans le Hinayana, nous
voyons que la souffrance est causée par le manque d’habileté de chaque personne, et que

87



vous ne pouvez pas rendre une autre personne habile. Chaque personne doit devenir
habile de son propre chef. Le mieux que vous puissiez faire pour quelqu’un d’autre est de
lui enseigner comment développer davantage ses savoir-faire, mais la capacité a devenir
plus habile au point d’atteindre la libération réelle est quelque chose que chaque
personne doit faire pour elle-méme. Du point de vue du Hinayana, I’idée que vous
pouvez réellement libérer quelqu’un d’autre constitue le vrai piege. Vous voulez rester
dans le monde et aider tous les autres & s’échapper, mais au final vous n’aiderez personne.
Excusez-moi de dire cela, mais ma vision du Mahayana est que vous étes dans un cinéma
en feu. Tout le monde se précipite vers la sortie, mais il y a deux bodhisattvas devant la
porte. L’un d’eux dit : « Vous d’abord. » L’autre répond : « Non, vous d’abord. » «
Non, vous. » Tout le monde va mourir.

25 AVRIL 2025, SOIR

La Résolution Juste ¢ I’ Effort Juste

Ces derniers jours nous avons parlé de la solution proposée par le Bouddha au
probléme des désirs malhabiles et des conflits entre les désirs. Vous apportez la lumiere de
la connaissance au processus de formation et d’évaluation des désirs, puis vous les jugez
par rapport au meilleur désir possible, qui est la fin de la souffrance. Tous les désirs qui
vont dans ce sens doivent étre encouragés et développés. Tous ceux qui vont a son
encontre doivent étre abandonnés. La stratégie de la solution est alimentée par le désir
lui-méme : nous devons vouloir la mettre en ceuvre pour que cela fonctionne.

Hier soir, nous avons parlé du noble octuple sentier dans son ensemble. Il reprend la
maniére dont nous développons et nous attachons aux désirs en général et I’applique au
désir de mettre fin 4 la souffrance.

Ce soir, j’aimerais me concentrer sur deux des facteurs de la voie : ceux qui se
focalisent le plus directement sur la question du désir, a savoir la résolution juste et
Ieffort juste.

La résolution juste se définit comme la décision de développer trois types de désirs :
ceux qui visent le renoncement, ceux qui visent la bienveillance ou I’absence de
malveillance, et ceux qui visent I’innocuité. Cela signifie que vous devez viser a
abandonner les types de désirs opposés : ceux liés a la sensualité, 4 la malveillance et a la
nocivité.

La résolution juste définit votre ligne de conduite générale pour gérer ces désirs. Elle
s’appuie sur les vues justes, en réalisant que la souffrance provient de trois types de désirs
— ceux liés 4 la sensualité, au devenir et au non-devenir — et que la concentration juste est

88



essentielle pour les surmonter. Elle détermine donc d’abandonner tout désir qui pourrait
vous empécher d’atteindre la concentration juste.

La résolution juste est le coté actif du discernement. Vous voyez que les vues justes ne
suffisent pas a elles seules. Vous devez également résoudre d’agir en conséquence, de
changer votre fagon de penser et d’agir si vous voulez en tirer de réels bénéfices. C’est un
théme récurrent dans les enseignements du Canon et de la tradition de la forét : la
réponse avisée au Dhamma est de vouloir le mettre en pratique. C’est comme obtenir la
recette d’un bon plat. L’approche sage n’est pas de ’encadrer et de I’accrocher au mur.
Vous devez suivre la recette afin de pouvoir réellement gofiter le plat.

C’est la ligne de conduite générale.

Cependant, les tactiques spécifiques pour entrer en concentration juste se trouvent
dans ’effort juste, ol vous générez le désir de fournir quatre type d’efforts justes :
empécher I’apparition de toutes les qualités malhabiles qui ne sont pas encore apparues,
et abandonner toutes les qualités malhabiles qui sont déja apparues. Quant aux qualités
habiles, si elles ne sont pas encore apparues, vous essayez de les faire naitre. Quand elles
sont déja présentes, vous essayez de les développer autant que possible.

L’effort juste implique également d’apprendre 4 vous motiver. En d’autres termes,
vous vous donnez des raisons de vouloir fournir cet effort. Le Bouddha recommande de
nombreuses raisons que vous pouvez utiliser pour vous motiver a pratiquer |’ effort juste :
la vigilance est la principale, en réalisant que vous vous exposez a la souffrance si vous
n’abandonnez pas les qualités mentales malhabiles, mais que vous pouvez éviter cette
souffrance en développant a leur place des qualités habiles. La compassion est une autre
raison de vouloir pratiquer I’effort juste : vous souffrirez moins, et les personnes qui vous
entourent souffriront moins également.

Le juste effort implique également de savoir quelle quantité d’effort est juste. Le
Canon parle d’avoir « la bonne quantité » d’effort. Il raconte I’histoire d’un moine qui
en a trop fait. Quand il était laic, il avait été élevé de maniere si délicate qu’il avait des
poils sur la plante des pieds. Il entend le Dhamma et décide de se faire ordonner. Il
pratique la méditation marchée au point que ses pieds se mettent a saigner. Alors il se
décourage. Il se dit : « Peut-étre que je ferais mieux de quitter la robe et de continuer a
accumuler des mérites. »

C’est un autre cas ot le Bouddha apparait soudainement devant lui. « Pensais-tu
quitter la robe ? » « Oui, monsieur. »

Le Bouddha lui demande : « Quand tu étais laic, étais-tu doué pour jouer du luth 2 »
« Oui, monsieur. »

« Que se passait-il lorsque tu tendais trop les cordes ? Le son était-il bon 2 » « Non,
monsieur. »

« Lorsqu’elles étaient trop laches, le son était-il bon ? » « Non, monsieur. »

89



« Le son était-il bon lorsque tu les tendais juste ce qu’il faut ? » « Oui, monsieur. »
Sivous avez déja accordé une guitare, vous savez qu’il faut d’abord accorder une
corde pour qu’elle soit juste, puis accorder les autres cordes par rapport a cette premiére

corde.

De la méme maniere, dit le Bouddha, vous devez accorder I’effort de votre pratique,
en commengant par déterminer la quantité d’effort qui vous convient le mieux a ce
moment, puis accorder les quatre autres facultés par rapport a cela. Ces autres facultés
sont la conviction, sati, la concentration et le discernement.

Par exemple, supposons que vous rentriez du travail et que vous soyez fatigué. Vous
ne vous asseyez pas en vous disant : « Je ne me léverai pas tant que je n’aurai pas atteint
I’éveil supréme. » Vous vous dites : « Je vais tenir le coup pendant une heure ». A
d’autres moments, cependant, lorsque vous avez beaucoup d’énergie, ne vous dites pas :
« Je vais me détendre ce soir ». Donnez tout ce que vous pouvez. C’est donc I’un des
éléments & prendre en considération lorsque vous déterminez Ieffort qui vous convient :
I’effort dont vous étes capable & ce moment-la.

L’autre élément a prendre en considération est la nature du probléme particulier
auquel vous étes confronté. Comme le dit le Bouddha, les causes de la souffrance sont de
deux types. Certaines d’entre elles disparaissent simplement lorsque vous les observez.
Autrement dit, vous n’y aviez pas fait attention, mais lorsque vous prétez attention a ce
qui se passe dans votre esprit, vous voyez que cet état d’esprit est stupide et vous
I’abandonnez.

Cependant, il existe d’autres kilesas dans I’ esprit qui, lorsque vous les regardez, vous
regardent en retour. Ils ne disparaitront pas facilement. Dans de tels cas, dit le Bouddha,
vous devez exercer une fabrication, ¢’est-a-dire les trois types de fabrication dont nous
avons parlé : la facon dont vous respirez, la facon dont vous vous parlez & vous-méme, et
les perceptions et les sensations que vous gardez a |esprit.

Ce sont la quelques-unes des questions relatives a I’effort juste.

Vous voyez donc que I’effort juste et la résolution juste sont étroitement liés, en
particulier dans la pratique de sati juste et de la concentration juste. Pourtant, la
résolution juste est 'un des facteurs les plus sous-estimés de la voie. Je voudrais donc
concentrer mon attention sur ce point pendant le reste de I’enseignement de ce soir.

La résolution juste est I'un des premiers facteurs que le Bouddha a découvert lorsqu’il
s’est engagé sur la bonne voie. Il a compris qu’il devait diviser ses pensées en deux types,
non pas tant en fonction de leur contenu, mais plutdt en fonction de leur source et de
leur résultat : d’ou elles provenaient dans son esprit et ce qu’elles I’amenaient a faire.
D’un c6té, il y avait les pensées malhabiles, celles qui provenaient de la sensualité, de la
malveillance et de la nocivité.

Le Bouddha s’est dit : « Ces pensées ménent 2 ma propre souffrance ou a celle des

90



91

autres, ou a celle des deux. Elles font obstacle au discernement, favorisent la vexation » —
les ennuis ou la frustration — « et elles ne ménent pas au déliement ».

De 'autre c6té, il y avait les pensées habiles, celles qui étaient liées au renoncement, a
I’absence de malveillance et 2 I’innocuité. Comme le Bouddha I’a observé : « Ces
pensées ne menent ni a ma propre souffrance, ni a la souffrance des autres, nia la
souffrance des deux. Elles favorisent le discernement, I’absence de frustration et meénent
au déliement. »

Il a donné I’image d’un vacher. En Asie du Sud et du Sud-Est, les vachers sont
nécessaires car les gens cultivent du riz, et pendant la saison des pluies, les vaches aiment
entrer dans les rizi¢res et manger le riz. Le vacher doit donc faire tout son possible pour
les empécher d’entrer dans les rizieres. Il les frappe et leur crie dessus. Comme ’a dit le
Bouddha, de la méme manicre, il devait contrdler ses pensées malhabiles, les repousser,

s assurer qu’elles n’envahissaient pas son esprit et n’y restaient pas.

Pendant la saison séche, cependant, le vacher peut se détendre. Le riz a été récolté et il
n’y a aucun danger que les vaches mangent le riz, elles peuvent donc aller & peu pres ou
elles veulent. Pendant cette période, le vacher peut se reposer sous un arbre et
simplement garder a I’ esprit que les vaches sont quelque part par [a. De la méme maniere,
lorsque I’esprit a des pensées habiles — basées sur le renoncement, I’absence de
malveillance et I'innocuité — vous pouvez laisser ces pensées vagabonder a leur guise.

Et avant de passer 4 I’ étape suivante, j’aimerais m’arréter un instant pour vous
donner un apercu de ce que fait le Bouddha ici. Il s’agit essentiellement de I’analyse
colits-bénéfices que nous faisons habituellement, mais avec trois caractéristiques
supplémentaires importantes. Rappelez-vous, nous avons discuté de notre analyse cofits-
bénéfices habituelle : réfléchir a I’ attrait, réfléchir aux inconvénients, puis décider si
I’attrait ’emporte sur les inconvénients. Ensuite, nous prenons une décision temporaire
quant a ce qu’il faut faire de ce désir particulier pour le moment.

Dans ce passage, cependant, le Bouddha ajoute trois caractéristiques importantes.

Tout d’abord, il introduit deux questions préliminaires. Il cherche a voir d’ou
viennent ces pensées dans ’esprit en observant ce qui surgit avec elles, et & voir ce qui
disparait, les amenant a disparaitre. C’est la premiére caractéristique supplémentaire.

La deuxieme est qu’il fixe une norme tres élevée pour les types de pensées ou de désirs
qui seront acceptables. Ils doivent étre inoffensifs et ne pas faire obstacle a la libération.

La troisieme est qu’il essaie d’arriver a la fin totale de toute passion pour ce type de
désir.

Cette approche est présentée dans un programme plus détaillé qu’il a ensuite
recommandé a ses disciples. Ce programme comporte cing étapes, qui completent le
programme en trois étapes que nous suivons habituellement.

o Siun désir malhabile surgit dans I’esprit, recherchez, premi¢rement, son origine —



92

quel événement dans I’esprit a provoqué Iapparition de ce désir.

o Deuxi¢mement, recherchez sa disparition : 2 la fois celle du désir et celle de sa cause.
Il s’agit d’un test visant a s”assurer que lorsque la cause et le désir surgissent ensemble, ce
n’est pas une simple coincidence. Si la cause disparait en méme temps que le désir, cela
montre qu’ils sont liés.

e La troisieme étape consiste a rechercher "attrait.

o La quatri¢me étape consiste a rechercher les inconvénients. Vous comparez I’ attrait
aux inconvénients, en utilisant cette norme d’innocuité et de mener au déliement,
jusqu’a ce que vous voyiez que les inconvénients I’emportent sur I’attrait.

o La cinquieme étape est ce qu’on appelle la subjugation du désir et de la passion. Ici,
le jugement de valeur vise & échapper totalement au désir, et pas seulement 4 empécher
un jugement provisoire. Cette étape est également appelée I’ échappatoire.

Ces cing étapes sont dérivées des quatre nobles vérités telles qu’expliquées dans les
vues justes. L origine et la disparition établissent la cause de tout ce qui est
problématique. Dans le cas des quatre nobles vérités, il s’agit de la deuxi¢me noble vérité
et de son lien avec la premiere. L’attrait est la localisation du désir. Cela est également lié
a la deuxieme noble vérité. Voir les inconvénients fait partie de la quatri¢me noble vérité.
Enfin, I’échappatoire par la dépassion est liée a la troisiéme noble vérité.

J aimerais m’arréter ici pour expliquer la dépassion. Il ne s’agit pas d’un état d’esprit
gris et morose. Il s’agit plutdt d’un état de maturité. Vous avez grandi et étes capable
d’abandonner les jeux enfantins. Je vais vous donner deux exemples. Le premier est le jeu
du morpion. A un certain moment, vous y avez tellement joué que vous en avez compris
tous les rouages. Vous savez comment ne jamais perdre, ce n’est donc plus un défi et cela
ne vous intéresse plus. Un autre exemple serait les échecs. Vous savez que vous ne le
maitriserez jamais totalement, mais les lecons que vous en tirez en mati¢re de stratégie
sont tellement artificielles que s’améliorer dans ce domaine serait une perte de temps.
C’est toujours un défi, mais vous voyez que ce n’est pas un défi qui vaut la peine d’étre
relevé. Vous vous en désintéressez donc tout simplement.

Ce sont la deux facons de développer la dépassion vis-a-vis des choses.

Passons maintenant plus en détail a la résolution juste. Les trois résolutions
consistent a vouloir surmonter trois types de désirs : la sensualité, la malveillance et la
nocivité. Hier matin, nous avons parlé de surmonter temporairement les obstacles que
sont le désir sensuel et la malveillance. Ici, je voudrais examiner comment nous pouvons
nous attacher plus sérieusement a nous libérer réellement de ces fagons de pensée.

Comme vous vous en souvenez peut-étre, la sensualité n’est pas la méme chose que les
plaisirs sensuels. II s’agit plutdt de la fascination que I’on éprouve a penser et a planifier
des plaisirs. Le Bouddha appelle cela la délectation. I1 s’agit de votre conversation
intérieure ou de votre fabrication verbale, combinée a des fabrications mentales,



93

consacrées a vous vanter les plaisirs afin que vous vous sentiez bien de les poursuivre et
que vous ayez envie de les rechercher davantage. C’est a cause de cette délectation que
nous nous rendons souvent aveugles a la folie dont nous pouvons faire preuve dans la
poursuite de certains de ces plaisirs et a la facon dont ils peuvent en réalité étre nuisibles a
nous-mémes, aux autres ou aux deux.

Nous pensons souvent que nous sommes intelligents dans notre poursuite des
pensées sensuelles et dans nos efforts pour les réaliser.

Iy a quelques années, j’ai été invité & donner un enseignement dans une université de
I'Indiana. Apres coup, le professeur m’a dit que la classe a laquelle j’avais parlé avait
discuté de ce que cela faisait de rencontrer un moine. L’une des femmes, une pom-pom
girl, a déclaré qu’elle avait été surprise de constater que j’avais des opinions intelligentes
sur les choses en général, car elle pensait que les moines étaient des sous-humains — son
argument étant que les personnes qui poursuivent des désirs sensuels sont, 4 ses yeux, plus
intelligentes que celles qui ne le font pas.

Ce sentiment d’étre intelligent peut prendre des formes trés sophistiquées. Pensez au
vocabulaire que nous utilisons pour parler du vin, du fromage et méme du chocolat. Les
gens parlent des notes et du gotit du vin, de son caractére. En Amérique, ils parlent de la
personnalité d’un vin. Et maintenant, avec le chocolat, ils parlent des notes qu’il
contient : des notes de fruits ou de tabac.

Cela me rappelle un dessin d’humour que j’ai vu un jour dans le New Yorker.

Un homme des cavernes vient de recevoir un bol de soupe de sa femme. Il le renifle et
dit : « Je détecte des notes de mammouth laineux. »

Juste avant de venir ici, on m’a donné une tablette de chocolat, et I’emballage
indiquait qu’elle avait des notes de chocolat.

Tout cela nous amene a nous dire que nous sommes trés sophistiqués dans notre
facon de nous adonner a certains plaisirs sensuels. Mais quel est ce plaisir ? C’est
simplement ’explosion de saveurs sur votre langue, et ¢’est tout.

Vous pourriez également penser aux discussions sur I’art et la musique qui vous
captivent et vous font faire tout un tas d’élaborations & partir de simples sons et de
couleurs. Il y a juste un contact, puis il disparait. Vous devez faire des efforts pour le
garder a ’esprit. Et dans quel but ? En général, on a le sentiment profond que plus nos
golits sont sophistiqués, plus notre palais est exigeant, plus on est une personne de valeur.
Mais un palais rafiné vous rend-il vraiment meilleur que les autres ? Il est évident que
cette obsession pour les gotits raffinés vous rend en fait plus vaniteux.

Cependant, certains plaisirs sensuels sont totalement inoffensifs. Ils doivent étre jugés
en fonction de leur effet sur I’esprit. Parmi les plaisirs inoffensifs, on trouve les beautés de
la nature, I’harmonie dans les groupes de personnes, les plaisirs de la solitude et étre en
bonne santé. Méme avec ceux-ci, cependant, il faut se méfier de ne pas devenir obsédé.



94

Un exemple qui me vient 4 I’ esprit aux Etats-Unis : nous avons beaucoup de gens que
nous appelons des fanatiques du fitness. Il y avait une entreprise a Salt Lake City qui
proposait de congeler votre corps aprés votre mort, au cas ot quelqu’un serait capable,
dans le futur, de redonner vie a des corps congelés. Une femme s’est inscrite. Lorsqu’on
lui a demandé pourquoi elle s’ était inscrite, elle a répondu : « J ai travaillé si dur pour
avoir un corps en bonne forme physique. Ce serait dommage de le laisser se décomposer.
» C’est aller trop loin.

Les plaisirs sensuels nuisibles sont :

o ceux qui impliquent d’enfreindre les préceptes,

e ceux qui enivrent ’esprit, vous rendant insouciant,

e ceux qui vous rendent vaniteux, et

e ceux qui rendent la concentration difficile.

Quant 4 la sensualité elle-méme, le temps passé a se délecter des plaisirs passés,
présents et futurs est fondamentalement une perte de temps. Il est difficile de concentrer
Desprit, car I'une des conditions préalables au premier jhana est que vous soyez isolé de la
sensualité. Vous devez donc apprendre a cultiver des pensées de renoncement si vous
voulez amener votre esprit 4 la concentration juste.

Pour ce faire, appliquez le programme en cinq étapes recommandé par le Bouddha.
En d’autres termes, commencez par |’ origine. Vous essayez de localiser I’endroit ou se
focalisent votre envie et votre désir. Supposons que vous désiriez une autre personne.
Désirez-vous vraiment cette personne ou est-ce votre perception de cette personne ?

S’ agit-il d’une conversation intérieure sur ce que vous aimeriez faire avec cette personne
ou est-ce votre perception de vous-méme dans votre relation avec cette personne ?
Autrement dit, « si je sors avec cette personne, j aurai Iair plutdt cool ».

Lorsque vous examinez cette question, vous commencez a réaliser que le désir ne se
trouve pas dans la personne elle-méme, mais dans votre activité mentale. C’est pourquoi
les relations personnelles peuvent étre si tendues. Vous étes plus intéressé par vos
perceptions que par la personne réelle.

La deuxieme étape consiste a voir le désir disparaitre. Vous réalisez que le désir n’est
pas du tout monolithique. Il va et vient. Puis il revient et repart 2 nouveau. Souvent, vous
devez le déterrer une nouvelle fois. Méme lorsqu’il semble implacable, si vous étes
observateur, vous verrez qu’il a ses failles. En voyant ces failles, vous réalisez qu’il n’est
pas aussi puissant ou écrasant qu’il n’y parait. Parfois, il vous dira : « Si tu ne cedes pas
maintenant, je vais devenir de plus en plus fort jusqu’a ce que tu ne puisses plus me
résister. » Mais si vous pouvez voir qu’il finit par disparaitre, vous réalisez qu’il vous
ment.

La troisi¢tme étape consiste a examiner |’ attrait. Vous essayez de voir exactement le
moment ol vous vous dites que vous voulez vraiment vous ranger du c6té de I’ origine. La



raison de |’attrait est souvent trés arbitraire, fugace, et parfois embarrassante. C’est
pourquoi elle est souvent si cachée.

Ensuite, vous examinez les inconvénients de ces désirs. Vous devez travailler dur pour
les maintenir, et méme ainsi, ils sont éphémeres. Vous vous engagez souvent dans des
actions malhabiles pour maintenir les plaisirs que vous désirez. Et puis vous devez vous
demander : « Est-ce que vous obtenez vraiment satisfaction de cette maniére ? »
Comme I’a dit le Bouddha : « Méme s’il pleuvait des pieces d’or, cela ne suffirait pas a
satisfaire les désirs sensuels d’une seule personne. » Une autre fois, il a dit : « Si vous
aviez deux chaines de montagnes de la taille de I’Himalaya faites d’or massif, cela ne
suffirait toujours pas pour satisfaire les désirs d’une seule personne. »

Ensuite, vous vous rappelez que cela vous empéche d’atteindre la concentration juste
et fait obstacle a la troisi¢me noble vérité.

L’étape qui consiste a rechercher les inconvénients est celle ot le Bouddha vous
demande d’appliquer les trois perceptions de I’inconstance, du stress et du pas-soi au
désir. Rappelez-vous que cette étape est liée a la quatrieme noble vérité, qui vise a
atteindre la troisieme noble vérité, et que ¢’est dans le contexte de la troisieme noble
vérité que ces trois perceptions ont réellement du pouvoir. Normalement, sans tenir
compte de la troisitme noble vérité, nous dirions : « Si quelque chose est inconstant,
qu’importe ? Je veux I’ obtenir quand je le peux. » Mais dans le contexte de la troisi¢me
noble vérité, vous dites : « Cela fait obstacle & quelque chose de plus précieux. Donc,
quelque chose d’inconstant, de stressant et de pas-soi ne vaut en fait pas la peine d’étre
recherché. »

Cela conduit aI’échappatoire, qui est un jugement de valeur : vous développez la
dépassion et vous le dépassez. Et vous acquérez un sentiment de liberté lorsque vous
parvenez a le dépasser.

Cependant, il est nécessaire d’avoir le plaisir physique non sensuel de la
concentration et le plaisir mental de la compréhension pour compenser le fait de
renoncer a la sensualité. Ce n’est qu’alors que vous pouvez vraiment la dépasser. C’est
pourquoi la résolution juste se focalise sur le fait de vous amener a la concentration juste.
Nous en parlerons plus en détail demain.

La deuxieme résolution juste consiste a dépasser la malveillance, et si nous en
discutons maintenant, nous allons rester ici jusqu’a dix heures. Nous parlerons de la
bienveillance plus tard dans la retraite, nous pouvons donc passer outre la malveillance
pour ’instant.

Parlons de la troisi¢me résolution juste : vouloir dépasser la nocivité. Cette nocivité
est la volonté de laisser vos actions nuire aux autres ou  vous-méme, non pas par
malveillance, mais simplement parce que vous vous en moquez. Vous décidez que les
autres n’ont pas d’importance, ou que vous n’avez pas d’importance, ou vous pensez que



ce que vous faites sert un but supérieur. La encore, vous devez utiliser ce programme en
cing étapes. Vous commencez par |’origine des pensées selon lesquelles la souffrance des
autres ou votre propre souffrance n’ont pas d’importance. Vous devez vous demander :
« De quel état d’esprit cela provient-il ? Est-ce parce que vous étes paresseux et
apathique ? Doctrinaire ? Moralisateur ? Prétentieux ? » En Amérique, on entend
souvent des gens insensibles dire : « Ces gens sont des perdants, ils n’ont pas
d’importance. » D’ou cela vient-il ?

Ensuite, vous devez chercher a savoir : « Quand ces pensées disparaissent-elles ? »

Quant 4 I"attrait, encore une fois : la nocivité vous permet d’étre paresseux. Est-ce la
I’attrait ? L attrait réside-t-il dans le fait que cela donne plus d’importance a vos idéaux
qu’aux personnes réelles ? L attrait réside-t-il dans I’idée que vous étes au-dessus de
réfléchir aux conséquences de vos actions ?

Quant aux inconvénients, un jour le roi Pasenadi était dans le palais avec sa reine,
Mallika. Dans un moment de tendresse, il se tourne vers elle et lui dit : « Y a-t-il
quelqu’un que tu aimes plus que toi-méme ? » Vous savez ce qu’il pense. Il veut qu’elle
réponde : « Oui, Votre Majesté, je vous aime plus que je ne m’aime moi-méme. » Et si
¢’était un film hollywoodien, c’est ce qu’elle dirait. Mais nous sommes dans le Canon
Pali. On ne peut pas s’en tirer en disant des choses stupides dans le Canon Pali. Elle
répond donc : « Non, il n’y a personne que j’aime plus que moi-méme. Et vous ? Y a-t-il
quelqu’un que vous aimez plus que vous-méme ? » Le roi doit admettre que non, il
n’aime personne plus que lui-méme. C’est la fin de cette scene.

Le roi va alors voir le Bouddha et lui raconte ce qui s’est passé. Le Bouddha dit : «
Vous savez, Mallika a raison. Vous pouvez chercher partout dans le monde, vous ne
trouverez jamais personne que vous aimez plus que vous-méme. Mais en paralléle, tout le
monde s’aime tout aussi farouchement. » Et la conclusion que tire le Bouddha est
intéressante. Ce n’est pas que « dans le monde, c’est chacun pour sa peau. » Il dit en fait
: « Vous ne devriez jamais faire de mal & qui que ce soit ni inciter quiconque a causer du
tort. » Apres tout, si votre bonheur dépend du mal que vous faites aux autres,
premierement, il ne durera pas. Deuxi¢mement, cela créera un trés mauvais kamma.
Troisiemement, si vous incitez d’autres personnes a causer du tort, elles finiront par vous
détester. La conclusion est donc la suivante : ne faites pas de mal et ne soyez pas
désinvolte quant au tort que vous causez.

Dans ce cas, I”échappatoire serait de développer de la compassion pour vous-méme et
pour les autres.

Ce que vous faites ici, ¢’est remplacer des désirs malhabiles par des désirs plus habiles.
Vous examinez les fabrications verbales et mentales qui entrent dans ces désirs malhabiles
et vous les remplacez par des fabrications verbales et mentales plus habiles. Mais
beaucoup de nos émotions et de nos désirs ne répondent pas seulement  la parole. En

96



97

psychothérapie, on a découvert que les meilleures méthodes combinent une cure par la
parole avec un entrainement a la sensibilité a votre corps. Dans la terminologie
bouddhiste, cela impliquerait également les fabrications corporelles, la facon dont vous
respirez. Cela s’acquiert par la concentration basée sur la méditation sur la respiration.
Vous devez avoir le plaisir de la concentration pour modifier I’équilibre des forces dans
cette analyse colits-bénéfices du programme en cing étapes du Bouddha, car un état de
bien-étre intérieur vous apporte quelque chose de positif & comparer a Iattrait du désir
malhabile.

Le Bouddha montre 4 plusieurs reprises le lien entre la résolution juste et faire entrer
I’esprit en concentration juste.

Il'y a un passage tiré du soutta dans lequel le Bouddha parle de se comparer & un
vacher.

Il pensait : « Je pourrais laisser ces pensées habiles vagabonder autant qu’elles le
souhaitent. » Puis il se dit :

« Sije devais penser et réfléchir en accord avec des pensées habiles, méme pendant
une nuit, méme pendant une journée, méme pendant une journée et une nuit, je ne vois
aucun danger qui pourrait en découler, sauf que penser et réfléchir pendant longtemps
fatiguerait le corps. Lorsque le corps est fatigué, I’ esprit est perturbé, et un esprit
perturbé est loin de la concentration. » J’ai donc stabilisé¢ mon esprit a I’intérieur, je I’ai

apaisé, unifié et concentré. Pourquoi cela ? Afin que mon esprit ne soit pas perturbé. » —
MN 19

En d’autres termes, lorsque vous vous étes entrainé a avoir des pensées habiles et a
éviter les pensées malhabiles, il est beaucoup plus facile d’abandonner ces pensées pour
amener I’ esprit a la concentration.

Dans Majjhima 117, le Bouddha parle de deux niveaux de résolution juste. Il yala
résolution juste mondaine, dont nous avons parlé jusqu’a présent. Et puisily ala
résolution juste transcendante ou noble, qui est définie comme les fabrications verbales
qui permettent d’amener |esprit dans le premier jhana, le premier stade de la
concentration juste.

Autrement dit, vous devez examiner tous les désirs malhabiles en termes des trois
fabrications. Et vous pouvez développer la dépassion a leur égard grice au programme en
cinq étapes du Bouddha. Vous les décortiquez, puis vous réassemblez ces trois
fabrications en états mentaux et physiques habiles qui serviront de base pour renforcer
vos désirs habiles et permettre & I’esprit d’entrer dans la concentration juste.

Ce soir, nous nous sommes donc focalisés sur I’ utilisation du désir pour créer de
meilleures fabrications mentales et verbales. Demain soir, nous aborderons la manié¢re



98

d’utiliser le désir pour créer un état de concentration afin d’utiliser habilement les trois
types de fabrication.

26 AVRIL 2025, MATIN

En souvenir d’Ajaan Lee

Aujourd’hui marque le 64e anniversaire du déces d’Ajaan Lee. Comme ¢’est lui qui
nous a enseigné la méthode que nous pratiquons lors de cette retraite, j’aimerais vous
parler un peu de lui.

Il existe en Thailande un monastére qui abrite un musée consacré aux ajaans de la
forét, avec des statues des ajaans les plus respectés disposées dans une salle. Au pied de
chaque statue se trouve une breve description de ce qui caractérisait cet ajaan en
particulier. Il est assez horrible de voir toute sa vie réduite & une seule phrase. Mais dans
le cas d’ Ajaan Lee, la phrase est : « celui qui poss¢de un grand pouvoir mental ».

Pour la plupart des gens, quand ils pensent a un pouvoir mental élevé, ils pensent a un
pouvoir de concentration élevé. Et dans ce cas, ¢’ est vrai. Sa concentration était tres
forte. Il raconte des moments ot il répandait metta, et on dirait qu’il part au combat.
Une fois, alors qu’il était seul dans une forét, il y avait un éléphant en rut. On parle de «
rut » parce que lorsque les éléphants méales sont sexuellement excités, un liquide appelé
« rut » s’écoule d’une glande située pres de leurs oreilles. Ils deviennent alors
completement fous. Les voisins ont supplié¢ Ajaan Lee de quitter la forét parce que ¢’était
dangereux, mais il leur a répondu qu’il avait confiance en ses propres pouvoirs mentaux.

Puis, un jour, I’éléphant est venu dans la clairiere ou il se trouvait. Il regarda
I’éléphant dans les yeux et se dit : « Cet éléphant est fou ». Avant méme de s’en rendre
compte, il se mit & essayer de grimper a un arbre. Mais alors, une voix lui dit : « Si tu as
peur de mourir, tu mourras encore de nombreuses fois ». Il s’assit donc au pied de
I’arbre, face a1’éléphant, et envoya beaucoup de bienveillance. L’éléphant s’est arrété un
instant, a battu des oreilles une ou deux fois, puis s’est éloigné.

Une autre fois, Ajaan Lee a emmené un groupe de laics en tudong dans une forét pres
de I’océan. Au milieu de I’aprés-midi, ils ont vu un énorme nuage de moustiques marins
se diriger vers le rivage. Il a donc dit a tout le monde de sortir de leurs moustiquaires. 11
leur dit : « Je vais combattre ces moustiques avec metta. Tous les coups sont permis. » Et
effectivement, au bout de cinq minutes, les moustiques se sont tous en aller.

Cette attitude est d’ailleurs typique de la tradition de la forét : la bienveillance est une
force. Ici, en Occident, nous avons tendance a considérer la bienveillance comme une
émotion douce et tendre. Mais pour les ajaans de la forét, ils ont vu 2 maintes reprises



qu’elle les protégeait des dangers, donc pour eux, ¢’est sans aucun doute une force
puissante.

La puissance de sa concentration est donc I’un des aspects du pouvoir mental d’Ajaan
Lee.

Mais ce pouvoir a un autre aspect, qui était son intense curiosité. Cela est lié a la
méthode de méditation sur la respiration qu’il enseignait. Parmi les ajaans de la forét,
c’est lui qui a consacré le plus de temps et d’énergie a développer ce sujet particulier de la
méditation. Tout a commencé dans les années 1930, lorsqu’il s’est rendu en Inde pour
visiter les lieux saints bouddhistes : I’endroit ot le Bouddha est né, o il a atteint I’ éveil,
ot il a enseigné le Dhamma pour la premiére fois et o il est décédé. A cette époque, trés
peu de gens faisaient ce genre de pélerinage.

Lorsqu’il s’y rendit, il vit tous ces yogis debout sur une jambe, allongés sur des lits de
clous, etc., et il voulut savoir comment ils faisaient cela. Sa facon de répondre a cette
question fut de se la poser dans son esprit et de se concentrer. Ce qui ressortit de sa
concentration, ¢’est qu’ils jouaient avec les énergies respiratoires de leur corps. Il
commenca donc a faire la méme chose : non pas en s’allongeant sur des lits de clous, mais
en jouant avec les énergies respiratoires de son corps. Et il découvrit que ¢’était un moyen
tres efficace d’entrer en concentration.

Ainsi, lorsqu’il revint en Thailande, il rédigea une technique de méditation
respiratoire, qui est aujourd hui la Méthode Une dans le livre Keeping the Breath in
Mind. A ce moment-13, ils ne I”appelaient pas Méthode Une, car il n’y avait pas encore
de Méthode Deux.

Mais il a continué a faire des recherches, en utilisant son propre souffle, en utilisant sa
propre concentration, jusqu’en 1953, date a laquelle il a décidé de se rendre dans la
jungle du nord de la Thailande pour la retraite des pluies. Il lui a fallu trois jours pour
marcher jusqu’a I’endroit ot il avait prévu de séjourner, et quelques jours aprés son
arrivée, il a eu une crise cardiaque. Pas de médicaments. Pas de médecins. Aucun moyen
de sortir, sauf a pied.

Il s’est donc dit : « Si je dois mourir, je suis prét & mourir. Mais si je ne dois pas
mourir, voyons si je peux sortir d’ici. » Il n’avait rien d’autre que son souffle. Il a donc
commencé a utiliser les énergies de son souffle pour aider a soigner son cceur, et a la fin
des trois mois de retraite, il a pu s’en sortir. Une fois sorti, il a rédigé la Méthode Deux,
qui met beaucoup plus I’accent sur le corps que la Méthode Une.

Vous remarquerez, en lisant sa Méthode Deux, que lorsqu’il commence I’examen du
corps, il commence par la nuque. Et si vous avez déja eu des problemes cardiaques, vous
savez que la nuque est une zone ot beaucoup de tensions ont tendance a s’accumuler.
C’est probablement pour cela qu’il a commencé par la.

Sivous regardez ses derniers enseignements, vous verrez qu’il a continué a

99



100

expérimenter différentes fagons de respirer, et qu’il a donné de nombreuses analyses
différentes sur les différents types de respiration dans le corps et sur la facon dont elles
peuvent se déplacer.

Par exemple, dans la Méthode Deus, il parle de faire descendre I’ énergie respiratoire
le long de la colonne vertébrale. Mais dans certains de ses enseignements, il parle de
I’énergie respiratoire qui commence dans la plante des pieds, remonte le long des jambes
et de la colonne vertébrale. Le message est donc qu’il existe de nombreuses fagons
différentes d’utiliser I’énergie respiratoire pour soulager les maux du corps et amener
I’esprit 4 une concentration totale du corps.

Sur la base de ces expériences, il était I'un des rares ajaans de la forét a parler de la
concentration comme d’une conscience qui englobe le corps tout entier et a donner
autant de détails sur la maniere dont les énergies respiratoires peuvent étre utilisées.
Lorsqu’il a commencé a écrire des livres sur la pratique, il s’est concentré sur la
méditation sur la respiration plus que sur toute autre chose car, comme il le disait, de
toutes les méthodes de méditation, ¢’est la plus stire. Tant que vous étes pleinement
ancré dans le corps, ¢’est la concentration la plus stire que vous puissiez avoir.

Parmi les ajaans de la foré, il était également celui qui a écrit les essais les plus
systématiques sur la maniere de pratiquer le Dhamma. Et il a abord¢ les grandes
questions de la méditation, les controverses telles que la relation entre sati et la pratique
de la concentration. Il existe une école de pensée selon laquelle la pratique de sati est une
chose, et la pratique de la concentration en est une autre, totalement différente. Mais
comme I’a souligné Ajaan Lee, sati a pour but d’amener ’esprit a la concentration juste,
de sorte que ces deux pratiques sont intimement liées.

Dans ses discussions sur sati, il a mis I’accent sur les trois qualités d’esprit que vous
étes censé y apporter :

o sati, qui signifie garder quelque chose a I’ esprit ;

o sampajanina, étre alerte, ¢’ est-a-dire remarquer ce que vous faites pendant que vous
le faites et voir également les résultats ; et enfin

o atappa, I’ardeur, votre effort sincére pour bien faire cela.

Parmi ces trois qualités, il a identifié I’ardeur comme le facteur de sagesse. En d’autres
termes, la sagesse ne consiste pas seulement 4 essayer de voir : « Ah oui, ceci est
inconstant, ceci est stressant, ceci est pas-soi ». Comme le dit Ajaan Lee, si vous étes
ardent, vous voyez qu’il y a certaines choses que vous devez développer et que vous étes
capable de faire, alors vous essayez de les développer autant que possible. Au lieu de
simplement voir les choses telles qu’elles sont, vous voyez les choses telles qu’elles
peuvent étre — autrement dit, vous explorez leur potentiel.

En ce sens, vous luttez en fait contre les trois caractéristiques — ou plutdt les trois



101

perceptions — de I’inconstance, du stress et du pas-soi. Vous essayez de créer un état
d’esprit constant, agréable et sous votre contrdle. Bien stir, en poussant contre ces trois
caractéristiques, vous finirez par atteindre un point ou elles résisteront. C’est a ce
moment-1a que vous apprendrez vraiment a les connaitre et a les comprendre.

C’est la qu’intervient la pratique de la concentration, et dans ce domaine, Ajaan Lee
a relancé la discussion sur jhana. Il est le seul parmi les ajaans de la forét a décrire en détail
les différentes étapes de jhana et la maniere d’y parvenir.

Par exemple, avec le premier jhana, vous avez cinq facteurs. Il en a identifié trois
comme étant les causes. Vous avez :

o la pensée dirigée — en d’autres termes, vous choisissez votre theme et vous restez
focalisé dessus ;

o I’évaluation, dans laquelle vous ajustez le theme et vous ajustez I’ esprit afin qu’ils
s’accordent ; et

o I'unicité de préoccupation — autrement dit, vous concentrez ces trois activités sur
un seul objet, tel que la respiration.

Les deux autres facteurs du premier jhana, le plaisir et le ravissement, sont les
résultats.

La encore, Ajaan Lee a identifié le facteur de sagesse parmi ces cinq comme étant
I’évaluation. En ajustant votre respiration et votre esprit, vous vous sensibilisez aux
causes et a leurs effets. Vous pouvez voir dans quelle mesure vous créez les causes d’une
sensation de plaisir ou de ravissement. Cela signifie que vous voyez le processus de
fabrication et les principes de cause a effet en action. C’est ainsi que I’évaluation donne
naissance a la sagesse et au discernement.

Voila donc quelques-unes des caractéristiques distinctives des enseignements d’Ajaan
Lee et de la puissance de son esprit.

Je trouve toujours cela étonnant : il était le fils de paysans, n’avait suivi que quatre
années d’études primaires (lecture, écriture, arithmétique), mais il était néanmoins
capable de résoudre bon nombre des problemes soulevés dans les discussions sur la
méditation bouddhiste grice a sa curiosité et a sa volonté d’expérimenter.

De plus, parmi les différents ajaans, ¢’est lui qui parle le plus de la méditation comme
d’un savoir-faire, comme les savoir-faire nécessaires pour coudre un pantalon, tisser un
panier ou fabriquer des tuiles en argile. Autrement dit, vous travaillez avec un objet.
C’est de I’ardeur. Vous vous observez pendant que vous faites le travail. C’est rester
alerte. Ensuite, vous regardez les résultats. Et si les résultats ne sont pas bons, vous
recommencez et essayez autre chose. C’est I’ évaluation.

Cela correspond aux enseignements du Bouddha sur la maniere dont le Dhamma est
nourri, ¢’ est-a-dire par I’engagement et la réflexion. Vous essayez sérieusement quelque
chose. Vous examinez les résultats. Et si ce que vous faites ne fonctionne pas, vous essayez



autre chose. Cela implique également une certaine ingéniosité. Vous trouvez de nouvelles
idées et vous les testez.

Toutes ces qualités d”Ajaan Lee ont joué un rdle important dans un autre aspect de sa
vie, & savoir qu’il a introduit la pratique de la tradition de la forét dans le centre de la
Thailande. Il faut réaliser 4 quel point cela a été un exploit majeur : sortir cette pratique
des foréts du nord-est et ’amener 2 Bangkok. Les habitants du centre de la Thailande ont
tendance & mépriser les gens du nord-est. Il y avait également le probleme que, a cette
époque, le gouvernement avait demandé aux moines d’arréter leur pratique de la
méditation et d’aider & mettre en place un systeme éducatif, car la Thailande essayait de
repousser les Britanniques et les Francais qui tentaient de s’emparer du pays. La politique
du gouvernement était la suivante : « Nous avons besoin d’un systeme éducatif national.
» Et qui serait le mieux placé pour enseigner aux enfants ? A cette époque, il n’existait
pas d’écoles de formation des enseignants, et le gouvernement souhaitait donc que les
moines deviennent enseignants.

Certaines personnes se sont plaintes que cela détournait les moines de leur véritable
devoir, qui était de pratiquer pour atteindre nibbana, et le gouvernement a donc mené
une enquéte. Que les résultats de I’enquéte aient été vrais ou non, ils ont affirmé avoir
interrogé les différents monasteres de Thailande ou les gens méditaient, et ils sont arrivés
a la conclusion que personne ne pratiquait correctement, donc les moines pourraient
tout aussi bien devenir enseignants dans les écoles primaires. Telle était ’attitude dans le
centre de la Thailande a cette époque.

Mais dans le nord-est, il y avait des moines qui pratiquaient encore dans la forét, et les
autorités ecclésiastiques de Bangkok les considéraient comme des vagabonds. On
craignait qu’ils ne soient communistes. Les moines de la tradition de la forét ont donc
compris qu’ils avaient besoin d’une certaine protection a Bangkok. Il s’est avéré qu’un
vieux moine de haut rang, un Somdet vivant & Bangkok, était chargé de superviser le
nord-est. Il avait tendance a harceler les moines de la forét. Mais un jour, il est tombé
malade. Ajaan Lee est donc allé lui rendre visite. Apres s’étre prosterné, il s’assit dans un
coin de la piece et médita tranquillement.

Le Somdet pouvait sentir une force intense pénétrer son corps depuis la direction
d’Ajaan Lee. Il demanda : « Que faites-vous ? » Ajaan Lee répondit : « Je vous fais une
offrande de calme. » Le vieux moine dit : « Eh bien, quoi que ce soit, continuez. Cela me
fait du bien. » Ajaan Lee fit donc cela tous les jours, jour apres jour. Lorsque le vieux
moine commenga a se sentir mieux, Ajaan Lee lui enseigna comment méditer, et il
commenca a obtenir des résultats. Il dit : « J’ai gaspillé mon temps en tant que moine. »
Il ajouta : « C’est dommage que je sois le seul & en bénéficier ici. » En plus de cela, Ajaan
Lee pouvait expliquer le Dhamma d’une maniére qu’il n’avait jamais entendue
auparavant. I1 fit donc en sorte qu’Ajaan Lee commence a donner des enseignements et &

102



diriger des méditations dans I'une des salles du monastere de Bangkok. C’est ainsi que
I’enseignement de la tradition de la forét commenca a s’implanter a Bangkok.
Nous arrivons ici a 'autre aspect de la force d’esprit d”Ajaan Lee. Certains moines du

monastere étaient jaloux d’Ajaan Lee. Ils disaient qu’il enseignait aux gens a se fourvoyer.

Ces moines pensaient que le temps de jhana était révolu. Comment Ajaan Lee a-t-il
riposté ? Il possédait plusieurs pouvoirs psychiques. Il avait méme la capacité de préter ses
pouvoirs psychiques a d’autres personnes. Il y avait une vieille dame dont le travail
consistait a nettoyer les salles de bain du monastere. Quand elle avait du temps libre, elle
venait s’asseoir et méditer avec Ajaan Lee. Elle finit par acquérir la capacité de lire dans
les pensées. Et de qui a-t-elle lut les pensées ? Les moines. Et elle fut choquée. Ils
pensaient a des choses auxquelles des moines ne devraient pas penser. Elle alla voir le
Somdet et lui dit : « Savez-vous a quoi pensent ces moines ? » Elle lui raconta, une par
une, les pensées de chacun d’entre eux. Le Somdet se dit : « Elle a probablement raison.
»>

Il rassembla donc tous les moines et leur dit : « Vous devez faire attention. Ces gens
peuvent vous lire & I'intérieur et a I’ extérieur » — littéralement : « jusqu’au plus profond
de vos entrailles ». Les gens commencerent alors 4 avoir un peu peur d’Ajaan Lee. Cela
contribua également 2 faire connaitre la tradition de la forét dans le centre de la
Thailande.

Comme le disait Ajaan Lee, « Sile Bouddha avait essayé¢ d’enseigner uniquement par
la force des mots, le bouddhisme n’aurait pas duré aussi longtemps. » Cela dépendait
également du pouvoir de son esprit.

Il existe de nombreuses histoires sur les pouvoirs psychiques d’ Ajaan Lee. Je pourrais
vous occuper toute la matinée a vous les raconter, mais je vais m’en tenir 4 une seule.

Apres qu’Ajaan Lee eut commencé a enseigner a Bangkok, quelqu’un lui donna un
terrain 4 I’extérieur de la ville pour y fonder un monastére. Il se trouvait a quelques
kilometres d’une ville appelée Samut Prakaan. Un bus reliait la ville au monastere. Un
jour, Ajaan Lee et quelques autres moines montérent dans le bus a Samut Prakaan et il
demanda au chauffeur : « Pouvons-nous nous arréter a ce magasin en voie ? Cela ne
prendra que quelques minutes. Pouvez-vous m’attendre et me conduire ensuite au
monastere ? »

Le chauffeur répondit : « Désolé, nous ne faisons pas de faveur a qui que ce soit. »

Ils arriverent donc au magasin. Dés qu’Ajaan Lee descendit du bus, le moteur
s’arréta. Il entra dans le magasin et discuta avec le propriétaire. Le chauffeur ne parvenait
pas a redémarrer le bus. Le propriétaire du magasin invita Ajaan Lee & prendre une tasse
de thé. Ajaan Lee but donc une tasse de thé. Le bus ne démarrait toujours pas. Puis,
lorsqu’il remonta dans le bus, il dit : « Bon, maintenant, vous pouvez démarrer le bus. »
Et le bus démarra. A partir de ce moment-13, tout ce qu’ Ajaan Lee demandait, les

103



104

chauffeurs de bus le lui donnaient.
Dédions donc cette séance de méditation a la mémoire d’ Ajaan Lee.

26 AVRIL 2025, APRES-MIDI

Questions-réponses

Q : Afin de rendre la pratique du travail avec le corps plus agréable, pouvons-nous
faire metta pour chaque partie du corps ?

R : Il existe un navire francais qui a passé I’hiver en Antarctique, appelé le « Pourquoi
Pas ? ». Alors, pourquoi pas ? Vous pouvez avoir autant de bienveillance que vous le
souhaitez envers votre corps. J ai lu un jour un livre sur un Américain qui souffrait de
troubles de la rate. Une nuit, il a crié sur sa rate. Quelques jours plus tard, il a rencontré
une de ses amies qui était médium. Elle a médité pour voir comment allait son corps, puis
lui a demandé : « Est-ce que tu as crié sur ta rate ? Ne crie jamais sur ta rate. »

Q : Cette question vient de la personne qui souflrait de maux de téte. Nous lui avions
suggéré d’essayer d’abord de détendre un peu sa focalisation, mais nous avions ajouté
qu’il existait d”autres techniques. Elle dit maintenant : « Ca ne marche pas. Quelles sont
ces autres techniques ? »

R : Certaines des autres techniques consistent a se focaliser sur I’ espace autour du
corps, en gardant a ’esprit qu’il n’y a pas de limite  cet espace. Lorsque la respiration
devient confortable, vous pouvez penser a I’ensemble du corps, sans avoir a passer par
I’examen étape par étape. Cette conscience globale et illimitée peut aider a libérer la
pression des maux de téte.

Une autre technique consiste a imaginer que toute la pression présente dans la téte
descend le long de la colonne vertébrale, passe par le coccyx et s’enfonce dans la terre.

Voyez si ces techniques fonctionnent.

Q : Comment gérer une agitation tres forte qui semble envahir tout le corps ? J’ai eu
du mal ay faire face pendant la retraite et j’ai du mal a respirer malgré tout. Dois-je
simplement supporter cette agitation ?

R : Une chose que vous pouvez faire ici est, encore une fois, de penser a I’espace
autour du corps. Une autre consiste & passer une heure enti¢re a faire de la méditation
metta. Pour tout le monde. Quant a Iexces d’énergie dans le corps, pensez 4 ouvrir les
canaux de sortie, par les paumes de vos mains, la plante de vos pieds ou vos yeux, et voyez
si vous pouvez laisser |’agitation se disperser hors du corps par ces points. Si cela ne



105

fonctionne pas, revenez et nous essaierons d’autres choses.

Q : Cher Ajaan, j’ai du mal a trouver de la joie dans la méditation. Je parviens a
calmer mon esprit en prenant conscience de ma respiration, mais aprés un certain temps,
des tensions s’accumulent dans le haut de mon dos. Je pense que ces tensions
proviennent d’un dilemme important. J’ai du mal a les relacher sans changer de posture
ou m’étirer. Devrais-je étre capable de ressentir de la joie & travers la tension ou la
douleur ? Dois-je rechercher la joie dans la pratique, car cela semble étre la prochaine
étape ?

R: Laencore, pour la tension dans le haut du dos, pensez 4 la faire sortir par les bras
et les paumes de vos mains. Vous pouvez aussi penser a la respiration qui entre par le dos
lorsque vous inspirez. Si la tension ne disparait pas, dites-vous : « Je vais me focaliser sur
les parties du corps qui ne sont pas tendues en ce moment. » Vous trouverez une
certaine joie a rester la.

J’ai une petite histoire a raconter. ] ai eu un jour un disciple qui souffrait du
syndrome de Marfan. Il s’agit d’une maladie héréditaire du tissu conjonctif, et les
personnes qui en sont atteintes ont tendance a mourir vers 20 ou 30 ans. En plus d’étre
atteinte de cette maladie, elle était 'une des cofondatrices de la National Marfan
Foundation. Elle est décédée vers I’age de 50 ans d’un accident vasculaire cérébral. Avant
de mourir, elle m’a demandé de présider son service funéraire. Lors de la cérémonie, il y
avait 4 la fois ses amis bouddhistes et ses amis Marfan.

Au début de la cérémonie, j’ai donné une méditation guidée, comme celle que nous
avons faite ensemble. Ensuite, les gens ont prononcé des éloges funebres. Une femme a
raconté que son neveu était atteint du syndrome de Marfan. A I’Age de 13 ans, il a dt
subir une opération cardiaque, et a sa sortie de I’hopital, aucun médicament ne parvenait
a soulager sa douleur. Ma disciple est donc allée rendre visite a ce gargon pour voir si elle
pouvait ’aider. Elle a écouté ses symptomes pendant un moment, puis elle lui a dit : «
Respire par les fesses. » La femme qui pronongait I’éloge funebre s’ est alors tournée vers
moi et m’a dit : « Caa marché. Et maintenant, je sais d’ ot lui est venu cette idée. »
Donc, a défaut d’autre chose, respirez par les fesses.

Q :Je suis trés heureux d’apprendre que tant de personnes participant a la retraite
ressentent des sensations agréables pendant leur méditation et leur concentration. Mais
en ce qui me concerne, je ne ressens rien. Absolument rien. Et pourtant, je pratique
depuis des années. Est-ce dit & une méthode inadéquate ? Ou est-ce du @ mon kamma
passé ?

R : Cela pourrait étre I’'un ou I’autre. Mais ce que vous devez faire, c’est essayer une
méthode différente pour voir si autre chose pourrait vous convenir. La méditation sur la



respiration ne convient pas a tout le monde. L’important est de trouver un objet sur
lequel vous aimez vous concentrer.

De plus, la question précédente prouve que tout le monde ne ressent pas des
sensations agréables.

Quand j’ai commencé a méditer en tant que jeune moine en Thailande, il y avait un
autre jeune moine qui méditait dans le méme hall de méditation que moi. Au bout
d’environ 15 minutes, j’avais mal aux jambes et au dos. ] ai regardé I’autre moine, et il
était assis tres paisiblement. Je me suis dit : « Je dois préserver la bonne réputation de
I’ Amérique. » Alors j’ai continué a restez assis.

J’ai découvert plus tard que I’autre moine souffrait beaucoup. Il a regardé cet
Américain assis paisiblement la-bas et s’est dit : « Je ne peux pas perdre contre cet
Américain. »

Ne présumez donc pas que les personnes qui semblent paisibles autour de vous le sont
réellement. Envoyez-leur des pensées de compassion au cas ou elles souffriraient.

Q : Y a-t-il une différence entre la conscience du corps entier que nous cultivons dans
la méditation assise et celle de la méditation marchée ? Il me semble que pour la marche,
il suflit de se concentrer sur le mouvement des pieds et des jambes, et que la conscience
du corps entier n’est pas nécessaire comme vous le recommandez dans la méditation
assise. Pourriez-vous clarifier ce point ?

R : Au début, vous trouverez peut-étre suffisant de vous concentrer sur les pieds et les
jambes. Mais a terme, vous voudrez développer une conscience de tout le corps pendant
la marche. La seule différence avec la méditation assise est que cette conscience globale
doit étre fermement ancrée en un point du corps relativement immobile, comme le
milieu de la poitrine, le milieu de la téte ouI’estomac. En effet, votre conscience doit
continuellement aller et venir pendant que vous marchez afin que vous ne heurtiez pas
des objets. Pour compenser cela, vous devez avoir un centre tres fort pendant que vous
marchez.

Q : Le désir ultime de ne plus souflrir est un peu abstrait pour moi. Comment puis-je
donner plus de sens a cela afin de savoir comment aligner ma vie et mes actions avec ce
désir ?

R : Gardez a I’esprit la question qui, selon Bouddha, est aI’origine de la sagesse, a
savoir : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, ménera & mon bien-étre et & mon bonheur a
long terme ? » Chaque fois que vous devez prendre une décision, demandez-vous quel
choix est le plus susceptible de mener a votre bien-étre et a votre bonheur a long terme.
Puis, suivez ce choix.

106



Q : Comment inciter le consommateur a privilégier I’ objectif a long terme plutét que
de se concentrer sur I objectif a court terme ? Je constate que mes projets a long terme ou
le développement de mes savoir-faire sont souvent mis en veilleuse, car mon esprit
préfere obtenir la satisfaction immédiate d’accomplir quelque chose tout de suite.

R : Essayez de vous rappeler la derniere fois que vous avez choisi quelque chose qui
procurait un bénéfice a court terme au détriment du long terme. Puis rappelez-vous a
quel point vous le regrettez et demandez-vous : « Veux-tu refaire cette erreur ? »

Q : Sij’ai, par exemple, trois heures par jour pour étudier le Dhamma, combien de
temps recommandez-vous de consacrer a la méditation et combien a la lecture/]’étude ?

R : Cela variera selon les différentes étapes de votre pratique. Il y aura des moments
ol vous aurez vraiment envie de lire pour comprendre certaines choses, en particulier
lorsque vous rencontrerez un probleme dans votre méditation. Il y aura d’autres
moments ol vous vous direz : « J’ai assez lu, je veux juste pratiquer. » Le temps que vous
consacrez a I’étude et a la méditation variera donc au fil du temps, dans un sens puis dans
I’autre. Mais en regle générale, je dirais de commencer par une demi-heure d’étude et
deux heures et demie de méditation.

Q : Ajaan, je comprends que ce qui arrive & quelqu’un aujourd’hui est le résultat de
son kamma a court et a long terme. Mais lorsqu’il s’agit de catastrophes qui font
aveuglément de nombreuses victimes, comme les tours jumelles, le tsunami en Asie du
Sud-Est ou récemment le tremblement de terre au Myanmar, tous ces milliers de victimes
ont dt avoir des kammas tres différents. Certaines d’entre elles ont peut-étre eu de tres
bons kammas pendant de nombreuses vies. Alors, comment expliquer ce genre de
situation sur le plan karmique ?

R : Il existe une idée fausse tres répandue au sujet du kamma, selon laquelle chaque
personne aurait un seul compte karmique et ce que I’on voit 4 un moment donné serait
le solde courant de ce compte. En réalité, nous avons plusieurs comptes karmiques. Ou,
pour reprendre I’image du Bouddha, nous avons tous un grand champ karmique avec de
nombreuses graines différentes, bonnes et mauvaises. Ce que vous voyez 4 un moment
donné, ce sont les graines qui germent a ce moment-la. Il est donc possible que vous ayez
de nombreuses bonnes graines dans votre champ karmique, mais que certaines mauvaises
graines soient celles qui germent & ce moment-la. Ainsi, dans le cas d’une catastrophe a
grande échelle comme celle-ci, ce que vous avez, ce sont des personnes qui ont de
mauvaises graines karmiques qui germent toutes en méme temps.

Ce n’est pas qu’ils aient tous commis ensemble le méme mauvais kamma. Mais ils ont
individuellement commis un mauvais kamma de ce type 4 un moment donné dans le
passé, et il se trouve que ce sont ces graines qui germent en ce moment. Quant a savoir ol

107



108

ces personnes iront apres |’événement, cela dépendra des autres graines présentes dans
leur champ karmique.

Q: Qu’est-ce que le non-né 2

R : Le non-né est la méme chose que le sans-mort. C’est une dimension qui n’a ni
espace ni temps. Lorsque vous arrivez dans cette dimension, vous réalisez qu’il n’y a pas
de point de départ, car il n’y a pas de temps. De méme, il n’y aura pas de point final, car il
n’y a pas de temps. C’est ce que vous découvrez lorsque vous démélez toutes les
différentes fabrications que vous faites pour maintenir le moment présent, c’est
pourquoi on I’appelle le non-fabriqué.

Q : Hier, vous avez dit que la compassion pour quelqu’un ne nécessite pas que vous
passiez du temps avec cette personne. N’ en va-t-il pas de méme pour ’amour, aimer
quelqu’un ne signifie pas nécessairement passer du temps avec cette personne ? Par
exemple, un membre de la famille que nous aimons et pour lequel nous avons de la
compassion, mais avec lequel nous ne nous entendons pas : est-ce une raison pour ne pas
passer de temps avec lui ? Est-ce lié au role que nous nous attribuons en tant que parents,
etc. ?

R : Sivous constatez qu’apres avoir passé du temps avec cette personne, vous vous
disputez a chaque fois, il serait peut-étre judicieux de passer un peu de temps séparés.
Maintenant, si cette personne est votre mere ou votre pére, vous avez des responsabilités
envers elle. En d’autres termes, méme si vous ne vous entendez pas avec elle, vous devez
vous assurer qu’elle ne tombe pas dans la pauvreté. Et si elle tombe malade, assurez-vous
qu’il y ait quelqu’un pour s’occuper d’elle. Quant 4 vos enfants, s’ils sont difhiciles a
vivre, vous n’étes pas obligé de passer du temps avec eux.

Q : Fermentations = rumination ?

R : Le mot pali pour fermentation, Zsava, peut signifier « effluent » ou une sorte de
vin. L’image est que la sensualité, le devenir et I’ignorance continuent de bouillonner
dans votre esprit et de se manifester dans vos pensées, vos paroles et vos actes, conduisant
au flot des renaissances. Lorsque vous atteignez |’ éveil complet, ces fermentations
cessent.

Q : Mentir est contraire aux préceptes, mais nous pouvons nous mentir a nous-
mémes sans le savoir, n’est-ce pas ? Nous pouvons mentir par omission, n’est-ce pas ?
Pourquoi, alors, est-ce un élément fondamental si important ? Pouvez-vous clarifier ces
éléments ?

R : Dans la pratique du Dhamma, nous essayons de trouver la vérité, donc nous ne



109

voulons pas consciemment mentir 4 qui que ce soit. Cela se définit spécifiquement
comme le fait de dire quelque chose que vous savez étre faux. C’est I’élément de base.

Quant au mensonge par omission, vous devez vous arréter et réfléchir : chaque
déclaration que vous faites omet quelque chose. Si quelqu’un vous demande «
Comment allez-vous ? » et que vous vous sentez obligé de passer en revue chaque
sensation que vous ressentez, vous constaterez qu’une fois que vous aurez terminé, cette
personne sera partie depuis longtemps. La question est donc la suivante : si vous omettez
quelque chose, quelle est votre intention en ’omettant ? De cette maniére, le précepte
vous oblige 4 examiner ce que vous dites et ce que vous ne dites pas afin de vous faire une
idée de vos intentions. Par exemple, il existe des cas ou, si vous donnez des informations a
quelqu’un, vous savez qu’il va en abuser. Dans un cas comme celui-ci, vous pouvez
légitimement omettre cette information. Mais vous ne pouvez pas dire quoi que ce soit
qui soit en soi faux.

Par exemple, il y a des nazis a la porte. Vous avez des Juifs dans votre grenier. Les nazis
vous demandent : « Avez-vous des Juifs dans votre grenier ? » Vous pouvez répondre : «
Je n’airien de honteux chez moi. » Ce que vous dites est vrai. Mais dans un autre cas,
lorsque vous cachez des informations par mauvaise intention envers I’autre personne,
cela ne viole pas le précepte, mais cela va 3 I’encontre du Dhamma.

Q : Lors de la méditation metta, certains enseignants vous demandent d’imaginer que
vous regardez un chiot, des chatons ou un béb¢, afin de générer des sentiments
d’affection, d’amour et de protection. Auriez-vous d’autres conseils ou astuces a ce
sujet ? Lorsque nous commencons la méditation lors de cette retraite, le metta au début
de la session est si rapide que j’ai I’impression que dans ma pratique, il est plus mental
que profondément ressenti.

R : Nous pouvons imaginer avoir de la bienveillance envers un serpent. En d’autres
termes, vous n’avez pas besoin de protéger le serpent ou de I’aimer, mais vous lui
souhaitez du bien. Cela signifie que metta ne doit pas nécessairement étre associé a une
émotion forte. Il suffit de comprendre que vous devez envoyer de la bienveillance envers
tous les étres que vous rencontrez, en particulier ceux que vous n’aimez pas ou que vous
n’appréciez pas, car si vous agissez avec malveillance a leur égard, cela deviendra votre
mauvais kamma.

Il'y a un passage dans le Canon qui est souvent traduit comme disant que vous devriez
aimer tous les étres de la méme maniére qu’une mére aimerait son unique enfant.

Iy a quelques années, lorsque j’ enseignais ici, quelqu’un a écrit une petite note
disant qu’il n’est pas vrai que toutes les meres aiment leur enfant.

Cependant, ce que dit réellement le passage, ¢’ est que vous devez protéger votre
bienveillance de la méme manié¢re qu’une mére protégerait son enfant unique. A



I’époque du Bouddha, lorsqu’il n’existait pas de sécurité sociale, si vous étiez une mere
avec un seul enfant, cet enfant était votre avenir, vous le protégiez donc de votre vie, que
vous I’aimiez ou non.

Vous devez donc adopter la méme attitude envers votre bienveillance : vous devez la
protéger en toutes circonstances. L’image donnée par le Bouddha est celle de deux
bandits qui vous immobilisent et vous coupent en petits morceaux avec une scie a deux
poignées. Le Bouddha dit que méme dans un cas comme celui-ci, vous devez avoir de la
bienveillance a leur égard, car si vous éprouvez de la malveillance, vous renaitrez avec
cette attitude, ce qui vous conduira & une mauvaise renaissance.

26 AVRIL 2025, SOIR

Les savoir-faire de la concentration juste

Une partie cruciale de la solution du Bouddha au probléme des désirs malhabiles et
du conflit entre les désirs consiste a apporter la lumiére de la connaissance au processus
de formation et d’évaluation des désirs. Il s’agit d un processus qui se déroule dans les
actions de I’esprit au moment présent, donc une partie importante de la solution
consiste a apprendre A observer votre esprit en action. Les actions de I’ esprit sont plus
faciles & observer lorsque, premi¢rement, vous faites quelque chose de bien ;
deuxiemement, lorsque vous essayez de maitriser un savoir-faire ; troisitmement, lorsque
vous vous sentez nourri par un sentiment de bien-étre non sensuel ; et quatriemement,
lorsque votre esprit est calme. La meilleure fagon d’observer I’esprit est donc d’essayer de
maitriser I’art de faire quelque chose de bien et d’agréable, et en particulier la pratique de
la concentration, car ’esprit est calme et directement focalisé sur lui-méme.

Il s”agit trés certainement d’un savoir-faire.

Un jour, j’enseignais & un groupe de personnes qui pratiquaient dans une autre
tradition. Elles m’ont demandé d’expliquer le kamma, alors je leur ai dit que
I’explication du Bouddha sur le kamma était directement liée a I’ explication de la
maniére dont nous pouvons maitriser des savoir-faire. Autrement dit, certaines des
choses que nous vivons proviennent du passé, et d’autres proviennent des actions que
nous accomplissons dans le moment présent. Cela vous laisse la possibilité de changer vos
actions afin de pouvoir réellement maitriser un savoir-faire, en particulier le savoir-faire
de la méditation.

Lorsque j’en suis arrivé a ce dernier point, j’ai vu beaucoup de regards vides. Apres
coup, les gens m’ont dit qu’on leur avait dit qu’il n’y avait pas de technique pour
méditer, qu’il suffisait d’observer tout ce qui venait a I’ esprit sans essayer de changer

110



quoi que ce soit.

Ce n’est certainement pas ainsi que le Bouddha enseignait la méditation, car il
utilisait lui-méme des images de techniques pour illustrer ce qu’implique la méditation.

Par exemple, avec sati, votre sati est comme le gardien habile d’une forteresse a la
fronti¢re, capable de reconnaitre les ennemis déguisés et de les empécher d’entrer, tout
en laissant entrer les amis. Quant a la concentration, le Bouddha la compare a un
cuisinier habile travaillant pour un roi, qui observerait le roi pendant qu’il mange. Le roi
ne va pas vous dire : « J’aime ceci, je n’aime pas cela ». Le bon cuisinier doit observer par
lui-méme ce que le roi prend, ce qu’il mange beaucoup. Il peut alors préparer davantage
de ces plats et moins d’autres. De cette fagon, le cuisinier satisfait le roi et obtient une
récompense. De la méme maniere, vous devez observer votre esprit, voir ce qu’il aime
pour qu’il s apaise et se concentre. Vous serez alors récompensé par une sensation de paix
et de bien-étre.

Le Bouddha compare également un bon méditant & un orfevre qui sait quand
chauffer I’or, quand le refroidir et quand I’examiner. Autrement dit, vous savez quand
faire des efforts, quand calmer votre esprit par la concentration, puis quand I’ examiner
avec équanimité.

Quant au discernement, le Bouddha le compare a un archer capable de tirer 4 longue
distance, d’effectuer des tirs précis en succession rapide et de transpercer de grandes
masses. En d’autres termes, vous pouvez voir les implications passées et futures de ce que
vous observez dans le présent. Vous pouvez rapidement voir les choses en termes des
quatre nobles vérités. Et vous pouvez transpercer votre ignorance.

En fait, tous les enseignements du Bouddha peuvent étre considérés comme un
ensemble de savoir-faire. Rappelez-vous que les quatre nobles vérités comportent toutes
des devoirs qui leur sont associés, et que votre tAiche dans chaque cas est de d’accomplir
ce devoir. La cause principale de la souffrance, en pali, est appelée avijja. Elle est
généralement traduite par ignorance, mais elle peut aussi signifier manque de savoir-faire.

Parmi les ajaans de la forét, comme je I’ai mentionné ce matin, Ajaan Lee est celui qui
parle le plus souvent de la méditation comme d’un savoir-faire. Il dit que maitriser sa
respiration, ¢’est comme apprendre a fabriquer des objets : un pantalon, des paniers, des
ornements en argent et des tuiles en argile. Lorsque vous travaillez avec ces objets, I’ objet
avec lequel vous travaillez devient votre professeur. Vous devez étre attentif a ce que vous
faites afin de pouvoir relier les domaines dans lesquels vous devez vous améliorer a des
actions spécifiques que vous avez effectuées, afin de pouvoir les corriger.

Ce soir, j’aimerais donc parler d’un ensemble d’enseignements du Bouddha qui traite
tres clairement la pratique de la concentration comme un savoir-faire. Le terme pali pour
cet ensemble d’enseignements est iddhipida, qui peut étre traduit par « bases du succes
» ou « bases du pouvoir ». Les quatre sont :

111



112

o le désir,

o la persévérance,

o 'intention — dans le sens d’étre totalement concentré sur ce que vous faites — et
e vos capacités d’analyse.

L’autre soir, je vous ai raconté I’ histoire du vénérable Ananda et du brahmane,
lorsque Ananda séjournait dans un parc. Le brahmane vient au parc et demande &
Ananda : « Quel est le but de cette pratique que vous faites ? » Ananda répond : « L’un
des buts est de mettre fin au désir. » Le brahmane lui demande alors : « Comment
faites-vous cela ? » Ananda énumére les quatre bases du succes, en commengant par le
désir. Le brahmane dit : « Eh bien, dans ce cas, ¢’est impossible, car vous ne pouvez pas
utiliser le désir pour mettre fin au désir. »

Vous vous souvenez peut-étre de la réponse d”Ananda. Il lui demanda d’abord : «
Avant de venir ici, dans ce parc, aviez-vous le désir d’y venir ? » « Oui. » « Maintenant
que vous étes ici, ol est ce désir ? » « Il n’est plus la. » « Et’effort que vous avez fait ?
» « Jai fait I’effort, mais maintenant je ne fais plus d’effort parce que je suis arrivé. » Et
ainsi de suite avec les quatre bases du succes.

Nous utilisons les quatre bases du succes pour atteindre notre but, puis nous pouvons
les mettre de coté.

Examinons-les plus en détail.

o Le Bouddha dit que la premiere base du succes, le désir, doit étre équilibrée : ni trop
forte, ni trop faible. En d’autres termes, si vous pensez a quel point vous voulez atteindre
le but mais que vous ne faites rien pour y parvenir, ce désir est trop fort et vous empéche
d’avancer. Sile désir est trop faible, vous ne ferez pas I’effort nécessaire pour accomplir ce
que vous devez faire. Il doit donc étre juste comme il faut.

Il doit également étre axé sur la réussite des causes. Nous voulons tous connaitre la
paix de la concentration, mais pour y parvenir, nous devons apprendre a apprécier le
travail nécessaire pour y arriver. Ce travail n’est pas toujours paisible, mais il peut
produire la paix, de la méme maniére que préparer un repas et le manger peut vous
procurer une sensation de satisfaction et de satiété. Vous n’étes pas rassasié pendant que
vous préparez le repas, mais vous ne serez rassasié¢ que si vous le préparez et le mangez.

Dans ce cas, vous utilisez les qualités de sati, d’alerte et d’ardeur tout en restant
focalisé sur votre respiration. Sati, quant  lui, est nourri par deux qualités : la vertu - le
respect des préceptes — et ce que le Bouddha appelle « les vues remises droites ».

Vous devez vous rappeler que sati signifie garder quelque chose a I’esprit. Si vous avez
respecté les préceptes, alors lorsque vous repensez a vos actions, vous n’avez rien a vous
reprocher, rien dont vous ayez honte, et rien que vous cherchiez a nier. Il n’y a donc pas
de barrieres dans votre esprit. Cela facilite la réflexion sur vos actions passées. Lorsque
vous faites quelque chose de nuisible, vous avez tendance a ériger une barri¢re pour le



113

nier, ce qui rend sati difficile.

Avoir des « vues droites » signifie croire aux principes fondamentaux du kamma.
Autrement dit, vous étes responsable de vos actions et vous étes convaincu que pour
améliorer votre vie, vous devez changer vos actions.

Une autre base de sati est la retenue des sens. Vous surveillez ce que vous regardez,
écoutez, golitez, etc. Et en particulier, vous surveillez comment vous regardez les choses et
comment vous écoutez, afin de voir quel effet cela a sur votre esprit. Vous pouvez vous
demander : « En fait, qui regarde ici ? Est-ce la sagesse qui regarde ou est-ce la colére ? »
Comme lorsque vous allumez I’ ordinateur : qui, dans votre comité intérieur, a allumé
’ordinateur ? L’ordinateur ne s’allume pas tout seul. Vous devez vous demander : «
Quelle est ma motivation pour regarder cela 2 »

o La deuxi¢me base du succes est la persévérance, ce qui signifie essentiellement que
vous continuez 2 faire les bons efforts et que vous continuez & vous encourager tout au
long de la voie. Quand j’étais en Thailande, j’ai dti apprendre 4 aiguiser un couteau sans
aiguiseur. Ici, en Occident, vous avez une machine, vous faites zip, zip, et ¢’est fini. En
Thailande, ils ont une grosse pierre et un peu d’eau. C’est tout. Il faut aiguiser le couteau
tres soigneusement contre la pierre, sans appuyer ni trop ni trop peu, sur toute la
longueur de la lame. Cela prend environ une demi-heure. J’ai découvert qu’une partie
importante du processus consistait & me parler & moi-méme pendant que je le faisais. «

J en suis a un sixieme, j’en suis & un quart, j’en suis & un tiers », et ainsi de suite. C’est
comme ¢a qu’il faut faire.

Pour beaucoup de gens, en particulier ceux qui ont un critique intérieur sévere, cela
peut étre une partie difficile de la pratique, car votre critique intérieur a tendance a vous
décourager. Vous devez donc le rééduquer. Sivous n’avez pas de critique intérieur, vous
ne pouvez pas améliorer vos actions. Vous devez donc apprendre a critiquer le critique.
En d’autres termes, dites : « Je ne t’écouterai pas @ moins que tu ne me fasses des
critiques positives ». Au bout d’un certain temps, il obéit.

L’important dans la persévérance est que vous devez continuer a vous encourager
méme si vous n’avez pas encore atteint votre objectif et que vous ne le voyez pas poindre
al’horizon. C’est comme conduire jusqu’au Grand Canyon. La route ne ressemble pas
au Grand Canyon. Et vous ne pouvez pas voir le Grand Canyon a I’avance. Ce n’est pas
comme une montagne. Lorsque vous roulez vers une montagne, vous pouvez voir la
montagne devant vous, mais vous ne voyez pas le Grand Canyon a|’avance.

On vous dit parfois que les moments de calme dans votre esprit sont un avant-gotit de
nibbana. Mais ce n’est pas vrai. Vous ne pouvez pas voir nibbana a I’avance. C’est
comme si vous rouliez vers le Grand Canyon apres qu’on vous ait dit que ¢’était comme
un grand fossé. Vous voyez un grand fossé sur le bord de la route, et la personne qui vous
conduit la-bas vous dit : « Vous voyez ce fossé sur le bord de la route ? C’est un avant-



114

gotit du Grand Canyon. » Mais ce n’est pas le cas. Lorsque vous arriverez au Grand
Canyon, vous verrez que ¢’est quelque chose de totalement différent et de beaucoup plus
impressionnant.

Ne vous contentez donc pas du fossé. Vous devez faire confiance 4 la carte, au guide
touristique ou aux panneaux au bord de la route qui indiquent « Grand Canyon, 10
kilometres ». C’est un élément important de votre persévérance : vous encourager et ne
pas vous contenter de moins alors que vous étes capable de plus.

e Quant au troisi¢me pilier du succes, vous devez étre vraiment déterminé dans ce
que vous faites. Autrement dit, au lieu de penser « Je veux le Grand Canyon, le Grand
Canyon, le Grand Canyon. Quand vais-je arriver au Grand Canyon ? », vous vous
concentrez sur la route. C’est ce qui vous y mene. Dans ce cas, vous devez observer
comment vous interagissez avec les trois fabrications : comment vous respirez, comment
vous vous parlez & vous-méme et les perceptions que vous avez a I’esprit concernant la
respiration. Par exemple, avec les perceptions : d’ou vient la respiration ? Il y a des
moments oll vous percevez la respiration comme venant de I”extérieur du corps. D’autres
fois, vous avez I'impression que la respiration vient de I’intérieur. En réalité, ¢’est
I’énergie qui vient de votre corps, donc elle commence a 'intérieur. Ensuite, vous vous
demandez : « Ou dans le corps prend-elle naissance ? Est-ce & un seul endroit ? Est-ce
dans chaque cellule de votre corps ? » Essayez ces différentes perceptions et voyez ce que
cela fait & votre expérience de la respiration.

Vous pouvez également essayer différentes perceptions de la fagon dont le souflle
circule et de ce qu’il faut faire pour qu’il circule plus facilement. Vous devez également
préter attention 2 la facon dont vous gérez vos sensations physiques et mentales. Par
exemple, chez certaines personnes qui ont tendance a réprimer leurs émotions, les
énergies du souffle peuvent facilement s’agiter et se bloquer dans différentes parties du
corps. Vous devez donc savoir comment les débloquer en les laissant s’échapper par leurs
canaux d’évacuation. Comme je Iai dit aujourd’hui, vous pouvez imaginer que I’énergie
sort par la paume de vos mains, la plante de vos pieds ou vos yeux.

e Quant 4 la quatri¢me base du succes, I analyse, vous devez examiner attentivement
les résultats de vos actions, puis faire preuve d’ingéniosité pour déterminer comment
apporter des ajustements, en termes de désir, de persévérance et d’intention, afin de vous
assurer qu’ils sont équilibrés et focalisés aux bons endroits. Cela renvoie aux deux
expressions qu’Ajaan Fuang utilisait le plus souvent lorsqu’il donnait des instructions de
méditation. La premicre était « Soyez observateur » et la seconde « Faites preuve
d’ingéniosité ».

Iy a beaucoup de blancs dans les enseignements du Bouddha sur la méditation, et
dans certains cas, ces blancs semblent étre intentionnels. Par exemple, il dit : «
Recherchez le potentiel de ravissement dans votre corps. » Puis il ajoute : « Ot cela se



115

trouve-t-il ? » Il répond : « Cela se trouve dans le potentiel de ravissement ». Vous
devez donc le trouver vous-méme. En fait, il vous apprend a aimer apprendre a étre
observateur.

Ces quatre bases du succes sont conformes aux instructions du Bouddha sur la
maniére dont le Dhamma doit étre nourri. Premi¢rement, par I’engagement : en d’autres
termes, vous le faites vraiment. Ensuite, vous réfléchissez a ce que vous avez fait.

Nous pouvons comparer cela a une attitude qui a été adoptée a la suite d’une
mauvaise interprétation du Kalama Sutta. Certaines personnes |’interpretent comme
disant : « Je ne croirai rien tant que cela ne m’aura pas été prouvé ». Mais I’attitude du
Bouddha est que vous n’étes pas en mesure de juger véritablement le Dhamma tant que
vous ne vous &tes pas engagé A le pratiquer correctement. C’est ce qu’on appelle
pratiquer le Dhamma en accord avec le Dhamma. Ensuite, vous pouvez vous entrainer a
devenir vraiment bon en matiere de réflexion. Autrement dit, vous devez vous engager
avant de pouvoir vraiment étre un bon juge.

Vous remarquerez peut-étre que ces quatre bases du succes s’appliquent non
seulement a la pratique de la concentration, mais aussi a tout savoir-faire. Vous devez
vraiment vouloir le faire. Vous devez vous y tenir. Vous devez étre déterminé et
concentré sur ce que vous faites, et utiliser vos capacités d’analyse pour vous améliorer.

Sivous avez remarqué cela, vous n’étes pas le premier. Il est intéressant de noter que
lorsque le Bouddha a donné une liste de ses enseignements les plus fondamentaux, les
bases du succes y figuraient, mais en Occident, elles ne sont pratiquement jamais
enseignées. Dans des pays comme la Thailande et la Birmanie, cependant, elles font partie
des enseignements fondamentaux et s’appliquent a tous les savoir-faire de la vie. Si vous
voulez réussir dans quoi que ce soit, vous devez développer ces quatre qualités. Quand
vous allez a I’école, on vous dit : « Développez ces qualités ». Un jour, quelqu’un est allé
visiter un atelier de réparation d’hélicoptéres militaires pres de Bangkok, et 13, sur le mur,
il y avait écrit : « Désir, persévérance, intention, analyse » : « Chanda, viriya, citta,
vimansa ». Pouvez-vous imaginer cela dans une cuisine ou un hangar d’aviation a Paris ?

J ai une disciple dont le fils est un athléte professionnel, et récemment, je lui ai donné
un livre sur les quatre bases du succes. Il a regardé la couverture et m’a dit : « La base du
succes, ¢’est de se donner a fond. » Je lui ai dit qu’il avait raison pour I'une d’entre elles,
a savoir la persévérance. Il a alors admis que les trois autres étaient également nécessaires.
En fait, j’ai compris que I’on pouvait utiliser le langage du sport, comme le football par
exemple, pour couvrir les quatre : Il faut vouloir gagner. Il faut mouiller le maillot.
Garder I’ ceil sur le ballon. Et avoir de la jugeote.

Vous pouvez également utiliser ces quatre bases du succes pour réussir avec vos
kilesas. Si vous voulez vraiment séduire quelqu’un, vous devez vraiment le vouloir. Vous
ne pouvez pas penser aux aspects repoussant du corps & ce moment-la. Ensuite, vous



devez vraiment vous y tenir et rester concentré. Et vous devez réfléchir a la maniere dont
vous allez vous y prendre, en réfléchissant a ce qui a fonctionné et a ce qui n’a pas
fonctionné dans le passé.

Cependant, le Bouddha ne vous encourage pas a utiliser ces bases du succes pour vos
kilesas, et ce pour de bonnes raisons. Premi¢rement, ils sont généralement centrés sur
I’extérieur plutdt que sur ’esprit a 'intérieur, ils détournent donc votre attention de
votre véritable probléme. Deuxi¢mement, ils agitent Iesprit, qui ne peut alors plus voir
clairement. Et troisiemement, ils impliquent souvent beaucoup de mensonges.

Il suffit d’écouter les paroles de n’importe quelle chanson d’amour. Quand j’étais en
Thailande, il y a eu une période oli une chanson en particulier était trés populaire.
Chaque matin, quand je faisais ma tournée d’aumones, je I’entendais. Et le refrain de la
chanson disait : « Méme si une ¢toile est si loin, si loin, je I’attraperai et la mettrai dans
ta main. » C’est un mensonge évident. Et cela signifie : « Je te désire tellement que je
suis prét a te mentir. »

Pour en revenir au sujet : sur la voie, nous utilisons le désir pour amener ’esprit a la
concentration, car nous voulons voir I’esprit en action, et il est plus transparent lorsqu’il
est amené au calme. Nous basons également notre concentration sur la vertu pour la
rendre plus honnéte, en étant conscient de la valeur de ce que vous faites, ¢’est pourquoi
la vertu et les vues remises droites sont une partie importante du fondement non
seulement de sati, mais aussi de la concentration.

A mesure que vous maitrisez un savoir-faire, votre soi commence a s’ estomper, car vos
actions correspondent de plus en plus a ce que vous voulez qu’elles soient, et vous pouvez
vous concentrer de plus en plus sur les actions plutot que sur vous-méme. C’est a ce
moment-l que vous entrez « en état de grice ». Ce point sera important & mesure que
vous progresserez sur la voie, car vous détournez vos pensées de votre attachement a
vous-méme pour les diriger vers vos actions. Nous discuterons de ce point plus en détail
plus tard au cours de la retraite.

Quant 4 la stratégie nécessaire pour accomplir cette tiche, souvenez-vous des trois
types de désir qui meénent a la souffrance : le désir de sensualité, le désir de devenir, le
désir de non-devenir. Le fait que le désir de non-devenir fasse partie du probléme crée un
dilemme pratique lorsque vous essayez de mettre fin au désir qui mene au devenir.
Rappelez-vous ce que signifie le non-devenir : la destruction d’un devenir qui est déja la.
La solution du Bouddha n’est pas d’essayer de détruire un état de devenir qui est déja la,
mais de le laisser disparaitre de lui-méme. En attendant, vous vous concentrez sur les
processus qui méneraient & un nouveau devenir, puis vous développez la dépassion a leur
égard avant qu’ils ne créent un nouvel état de devenir.

Lorsque vous concentrez votre esprit, vous acquérez une expérience pratique des
étapes qui menent au devenir. Dans la description du Bouddha de la co-apparition en

116



117

dépendance, certains des facteurs qui précedent le devenir comprennent les trois
fabrications. Ils comprennent également un facteur appelé le nom et la forme.

La forme est le corps tel que vous le percevez de I’intérieur : les propriétés de
fraicheur, de chaleur, de solidité et d’énergie.

Le nom comprend différentes actions mentales : la perception, les sensations,
I’intention et I’attention.

Lorsque vous pratiquez la concentration, vous vous focalisez sur ces choses et ces
activités en elles-mémes. Pour la forme, vous vous focalisez sur la respiration. Quant au
nom, vous avez la perception de la fagon dont vous visualisez votre respiration. Il y a les
sensations de plaisir ou de douleur que vous ressentez lorsque vous méditez. Vous avez
I’intention de rester focalisé sur votre respiration. Et vous prétez attention a ce qui se
passe dans votre corps, & ce qui se passe dans votre esprit, en vous concentrant sur des
questions qui aident a apaiser les choses.

Ainsi, en vous focalisant sur la respiration, vous commencez a voir ces processus avant
qu’ils ne deviennent un état de devenir. L’état de concentration lui-méme est une forme
de devenir, mais & mesure que vous devenez plus habile, vous devenez de plus en plus
sensible aux processus qui y menent. En les voyant a1’ ceuvre, vous prenez conscience de
leur caractére éphémere et du fait qu’ils requierent une attention constante. Finalement,
vous commencez a développer la dépassion a leur égard. C’est ainsi que vous dépassez le
devenir sans tomber dans le pi¢ge du désir du non-devenir.

C’est la que mene la voie.

Mais avant d’explorer ce sujet plus en détail, nous devons examiner certains autres
enseignements du Bouddha sur la maniere d’utiliser le désir pour développer la voie. Ce
sera le sujet de demain soir.

27 AVRIL 2025, MATIN
Jhana

Hier, certaines questions ont été posées a propos de jhana, ¢’est donc le sujet de
I’enseignement de ce matin.

La premiere question était de savoir comment entrer dans le premier jhana, et la
réponse courte est de suivre les instructions de respiration que je vous ai données dans les
méditations guidées. Vous vous focalisez sur un seul theme, comme la respiration, avec
une sensation de plaisir et de rafraichissement, et vous essayez d’atteindre un état de
conscience qui englobe le corps tout entier. C’est le premier jhana.

Le mot jhana est lié au verbe jhayati, qui signifie briler d’une flamme stable. La



118

langue pali comporte de nombreux verbes différents pour désigner le fait de briler. Par
exemple, jalati signifie briler comme le fait un feu normal, avec des flammes vacillantes,
tandis que jhayati signifie briller avec une flamme trés stable. Elle ne vacille pas, comme la
flamme d’une lampe  huile. Vous pouvez lire 4 la lumiére d’une lampe 4 huile parce
qu’elle est tres stable, contrairement 4 la flamme d’un feu ordinaire, qui sautille et rend la
lecture difficile. Vous pouvez aussi la comparer a la flamme d’une cuisiniére a gaz.
Lorsque vous baissez le feu, la flamme est stable.

Ainsi, lorsque votre esprit est en jhana, vous pouvez le lire clairement. Ou c’est
comme si vous cuisiez votre esprit a feu doux, comme des ceufs brouillés. Vous remuez,
remuez et remuez encore, et au début, rien ne semble se passer, mais au bout d’un
moment, les ceufs commencent a prendre.

Dans les textes, on parle de la concentration juste comme contenant quatre niveaux
de jhana. Le premier niveau correspond a I’ établissement de sati juste. Vous restez avec
un objet, tel que la respiration, en elle-méme, et vous mettez de coté toutes les pensées
liées au monde. Vous apportez trois qualités a cette focalisation : vous étes doté de sati,
ardent et alerte. Au bout d’un certain temps, I’esprit commence vraiment a se rassembler
autour de la respiration, avec un sentiment de plaisir ou d’aise.

Vient ensuite ce qu’on appelle pizi en pali, qui peut étre traduit de plusieurs facons,
comme rafraichissement ou ravissement, et qui peut également étre ressenti de
différentes manieres. L’une d’elles est un sentiment de plénitude. Une autre est une
sensation de fraicheur qui parcourt le corps. Pour certaines personnes, lorsque cette
sensation est intense, leurs cheveux se dressent sur leur téte. Pour d’autres, ¢’est plus
modéré. En général, on ressent une forte énergie qui parcourt le corps, mais on reste
focalisé sur la respiration, notre conscience emplit tout le corps, et on laisse ces sensations
de ravissement et d’aise se répandre dans tout le corps également.

Les textes disent que cet état comporte également ce qu’on appelle la pensée dirigée
et ’évaluation. En d’autres termes, on se parle & soi-méme & propos de la respiration : «
La respiration est-elle confortable ? Si elle n’est pas confortable, que puis-je faire pour la
rendre confortable ? Si elle est confortable, comment puis-je maintenir cette sensation de
confort ? Et une fois que je I’ai maintenue, que puis-je en faire ? Comment puis-je la faire
circuler dans tout le corps ? » Et vous continuez simplement 2 faire cela.

L’image donnée dans le Canon est celle d’un employ¢ de bain qui prépare du savon
pour les gens dans un bain public. A cette époque, il n’y avait pas de savon en pain. On
avait quelque chose qui ressemblait 4 de la farine de savon, et on y ajoutait de I’eau, de la
méme maniere qu’on mélange de ’eau a de la farine pour faire du pain. Ensuite, on
pétrissait I’eau avec la poudre pour humidifier toute la boule de pate de savon.

De la méme manicre, vous faites circuler les sensations de bien-étre a travers les zones
de tension dans le corps pour les détendre. L’eau dans I’image représente les sensations



agréables. Le mouvement de pétrissage représente le ravissement. Et ’employé de bain
correspond a la pensée dirigée et a1’évaluation. On a légérement I’impression d’étre en
dehors de la respiration et de travailler dessus de I’ extérieur.

Au bout d’un certain temps, cette sensation de ravissement et de bien-étre remplit le
corps tout entier, et vous n’avez plus rien a faire consciemment pour ajuster votre
respiration afin de la maintenir. Vous pouvez donc arréter la pensée dirigée et
I’évaluation et vous contenter de rester avec la perception de « respiration ». A ce stade,
il y a toujours une sensation de bien-étre et de ravissement, qui souvent s’intensifie. Cet
état de ravissement et de plaisir sans pensée dirigée ni évaluation est le deuxi¢me jhana.
Votre conscience et le plaisir continuent a remplir le corps.

Ici, le Bouddha donne I’image d’un lac avec une source qui jaillit du fond du lac, de
sorte que |’eau fraiche de la source remplit tout le lac. Encore une fois, I’eau représente le
plaisir, le mouvement de I’cau représente le ravissement, mais il n’y a plus d’employé de
bain. Autrement dit, il n’y a pas besoin de pensée dirigée et d’évaluation, car vous n’avez
pas a répandre consciemment le plaisir et le ravissement dans le corps. Ils se répandent
d’eux-mémes. Alors vous restez simplement la.

Au bout d’un certain temps, la sensation de ravissement devient désagréable. Une
image que j’aime utiliser — elle n’apparait pas dans le Canon - est que, pour éviter le
ravissement, vous branchez votre esprit sur une autre fréquence, sur quelque chose de
plus calme et de plus apaisant a I’intérieur, comme si vous passiez du hard rock & une
musique apaisante a la radio. Puis, 1a encore, cette sensation de calme remplit le corps
tout entier. Pendant un certain temps, le mouvement de ravissement est toujours la, mais
il commence a se dissiper parce que vous ne vous focalisez pas dessus. Au bout d’un
moment, il disparait. Vous entrez dans le troisieme jhana.

Il y a toujours une sensation de plaisir qui remplit le corps, mais I’esprit devient de
plus en plus équanime. L’image que le Bouddha donne ici est celle d’un lac ot poussent
des lotus. Certaines fleurs de lotus ne poussent pas au-dessus de la surface de I’ eau, elles
sont donc saturées d’eau depuis le bout des pétales jusqu’au bout des racines. De la
méme manicre, votre corps est saturé d une sensation de bien-étre, mais la sensation de
ravissement a cessé. Dans cette image, I”eau représente a nouveau le plaisir, tandis que le
fait que I’eau soit immobile symbolise la disparition du ravissement. Il y a toujours une
subtile sensation d’inspiration et d’expiration dans le corps.

Au bout d’un certain temps, vous commencez & remarquer que la sensation de
I’énergie respiratoire remplit tellement le corps que vous ne ressentez plus le besoin
d’inspirer et d’expirer. Vous n’essayez pas d’arréter le souffle, vous n’avez simplement
plus I'impression d’avoir besoin d’inspirer ou d’expirer.

C’est a ce moment-la que vous entrez dans le quatrieme jhana. Il y a une sensation
d’équanimité, tant dans le corps que dans Iesprit, et votre conscience remplit le corps

119



tout entier. Et ¢’est tout : vous n’avez plus |’ impression de devoir respirer. Si vous avez
I'impression que I’énergie respiratoire manque dans une partie du corps, elle viendra
immédiatement d’une autre partie du corps pour compenser ce manque.

L’image du Canon ici est celle d’un homme assis, recouvert d’un tissu blanc qui
couvre tout son corps, de la téte aux pieds. Il n’y a pas d’eau dans I’image, ce qui
symbolise la disparition du plaisir. Mais votre conscience est lumineuse et claire.
Certaines personnes ont réellement I’impression qu’il y a une lumiere dans leur corps.
D’autres non, mais il y a une sensation de clarté dans votre perception du corps.

Voila donc les quatre jhanas.

Le quatri¢me jhana peut devenir la base de certains états de concentration sans forme
lorsque vous commencez a réaliser que votre perception de la forme du corps dépend du
mouvement de I’énergie dans le corps, de sorte que lorsque le flux d’énergie
s’immobilise, la perception de la surface du corps commence a disparaitre. Vous avez
I’impression que votre corps ressemble davantage 4 un nuage ou a une brume de
minuscules gouttelettes d’eau, sans limite clairement définie autour du nuage. Au bout
d’un certain temps, vous décidez : « Pourquoi se focaliser sur I’eau ? Pourquoi ne pas me
focaliser sur les espaces entre les gouttelettes ? » Vous ne quittez pas le corps, vous ne
sortez pas, vous restez a I’intérieur du corps, et vous savez que si vous vouliez avoir la
perception de la forme du corps, vous pourriez recréer cette perception, mais vous
réalisez que vous n’en avez pas besoin. En fait, il est plus agréable de ne pas le faire. Vous
avez le sentiment que I’espace a I’intérieur du corps est relié a ’espace a I’ extérieur et que
cette sensation d’espace est infinie. Maintenez simplement cette perception d’ « espace,
espace, espace » tout autour de vous. C’est la dimension de I’infinité de I’espace. Restez
la pendant un moment.

Finalement, la question se pose : « Qu’est-ce qui est conscient de I’espace ? » Vous
vous concentrez alors sur un sentiment de conscience qui, a encore, n’a pas de limite
claire, et vous maintenez cette perception de « connaitre, connaitre, connaitre ». C’est
la dimension de I’infinité de la conscience.

L’étape suivante consiste 4 remarquer que vous avez un sentiment d’unité dans cette
conscience, et vous vous demandez : « Que se passe-t-il si vous abandonnez simplement
ce sentiment d’unité ? » Ce qui remplace cette unité, c’est la perception du néant. Vous
maintenez alors cette perception. C’est la dimension du néant.

Au bout d’un moment, cette perception devient tres, trés douce. Vous réalisez que
vous ne pouvez pas dire qu’il y a une perception, mais vous ne pouvez pas dire non plus
qu’il n’y a pas de perception. Vous reconnaissez oll vous étes, mais vous n’avez pas de
nom pour cela. Et vous restez simplement [a. C’est ce qu’on appelle la dimension de ni
perception ni non-perception.

Voila les différents états de jhana. Dans chacun de ces états, a1’exception du tout

120



dernier, il est possible d’analyser I’état dans lequel vous vous trouvez. C’est comme si
vous aviez mis votre main entierement dans un gant, puis que vous la retiriez légérement.
Imaginez que vous avez des yeux au bout de vos doigts et que vous pouvez voir ce qu’il y a
al’intérieur du gant.

Le Bouddha donne I’analogie d’un homme debout regardant une personne assise, ou
d’un homme assis regardant une personne allongée. Autrement dit, vous pouvez
observer votre esprit dans I’état de jhana en étant un peu a I’extérieur de celui-ci et vous
pouvez voir quelles activités s’y déroulent. Vous ramenez donc un peu de pensée dirigée
et d’évaluation. En pali, cependant, on utilise des verbes différents pour désigner la
pensée qui se fait a ce stade. Ce sera le sujet de demain matin.

Il existe certaines controverses sur ce qui constitue jhana. Par exemple, certaines
personnes disent que vous ne devriez avoir aucune conscience de votre corps, aucune
conscience du monde extérieur. Mais si vous n’étiez pas conscient de votre corps, alors le
Bouddha n’aurait pas utilisé ces images répétées de conscience qui englobe tout le corps.
Quant au monde extérieur, vous savez qu’il est toujours la, mais vous n’y prétez tout
simplement pas attention.

En observant Ajaan Fuang enseigner, j’ai remarqué qu’entre le premier jhana et le
quatrieme, différentes personnes vivaient les étapes de différentes maniéres : comment
elles ressentaient leur respiration, comment elles ressentaient les énergies dans leur corps.
Et dans le Canon lui-méme, certains passages disent qu’il y a deux étapes entre la
premiere et la quatrieme, et d’autres disent qu’il y en a trois. Mais les deux seules étapes
qui sont assez objectives — ot vous pouvez dire : « Ouli, ¢’est ce jhana, c’est cet autre
jhana » — sont les suivantes : Avec le premier jhana, vous étes vraiment totalement
absorb¢ dans I’analyse de la respiration et le travail avec la respiration. Vous savez que
vous avez dépassé le premier jhana lorsque vous vous sentez totalement absorbé par le
soufle sans méme y penser de maniere discursive. Vous ne faites plus qu’un avec le
souffle. Il y a un sentiment d’unification entre la conscience et le souffle lui-méme. C’est
le deuxieme jhana.

L’autre signe objectif se trouve dans le quatrieme jhana, lorsque le souffle s’arréte.
L’important est de ne pas essayer de le faire s’arréter, car cela ne durera pas. Cela doit se
produire naturellement. L’autre probleme qui se pose est lorsque vous réalisez que vous
n’avez pas respiré depuis un certain temps et que vous vous dites : « Hé, je vais mourir,
la. » Vous n’allez pas mourir. Vous devez vous rappeler que la respiration provient de
I'intérieur du corps, et que si le corps a besoin de respirer, il respirera. Il existe une
certaine controverse quant a la quantité d’oxygene réellement absorbée par la peau a ce
stade, mais il semble que lorsque I’esprit s’ apaise dans le quatri¢éme jhana, les pores de la
peau s’ouvrent. Vous pouvez vous dire : « Sile corps a besoin d’oxygene, il peut
I’obtenir par la peau », car la partie du corps qui utilise le plus d’oxygeéne est le cerveau.

121



122

Lorsque le cerveau est trés calme, il utilise moins d’oxygene. Alors n’ayez pas peur. Vous
n’allez pas mourir dans le quatrieme jhana. Et méme si vous mourez, vous irez dans un
endroit agréable. Il y a méme des moines ici qui chanteront pour vous.

Voila donc les quatre jhanas. Demain, nous parlerons de la mani¢re dont vous pouvez
utiliser jhana pour développer la vision pénétrante. Mais encore une fois, la petite lecon
d’aujourd’hui est la suivante : la mani¢re dont je vous ai enseigné a travailler avec le
souffle est la maniére dont vous pouvez entrer dans jhana. Quant au passage d’un jhana a
un autre, il s agit essentiellement de vous demander : « Dans cet état de calme que j’ai
ici, y a-t-il encore des perturbations ? Qu’est-ce qui perturbe ce calme ? Et que puis-je
faire pour y mettre fin ? » C’est ainsi que vous passez d un niveau de jhana au suivant.
Peu importe qu’il y ait quatre ou quinze étapes entre votre premier jhana et votre
quatrieme. C’est votre jhana. Et en fin de compte, ¢’est de cela qu’il s”agit : explorer
comment vous Percevez votre Propre corps et votre propre esprit, et comment vous
pouvez les réunir.

27 AVRIL 2025, APRES-MIDI

Questions-réponses

Q : Dans quelle mesure notre perception de la respiration doit-elle étre synchronisée
avec la fréquence physique des inspirations et des expirations ? Tout récemment, j’ai eu
I'impression que le mouvement d’inspiration et d’expiration n’était pas aligné avec la
respiration réelle. ] ai également eu la sensation d’une énergie circulant rapidement en
cercle, descendant le long des bras, remontant le long des jambes et de la colonne
vertébrale, puis redescendant. Est-ce que tout cela est acceptable si ¢’ est agréable ? Puis-je
oublier ce que fait la respiration grossiére ?

R : Tant que les différentes énergies du corps ne semblent pas aller a contre-courant
les unes des autres, cela ne pose pas de probleme. Il faut garder a Iesprit que le sang
circule en permanence dans le corps. Et différentes parties du corps inspirent et expirent
indépendamment les unes des autres. Il existe également des énergies respiratoires qui se
propagent a différentes vitesses : il y en a une, par exemple, qui parcourt tout le systeme
nerveux des que I’ inspiration commence. Les sensations respiratoires peuvent donc
suivre différents rythmes. Tant qu’elles n’interferent pas les unes avec les autres, tout va
bien.

Q : Merci pour vos conseils sur la fagon de gérer la tension dans la téte et la gorge. Jai
essayé ce que vous m’avez dit, et j’ai I'impression que lorsque j’essaie de diriger une



123

partie de I’énergie accumulée hors de mes yeux, il y a un léger changement. Le probleme
auquel je suis confronté maintenant est que j’ai I’impression que cela ne fonctionne plus
ou méme que cela augmente la pression. Y a-t-il autre chose que je puisse essayer ?

R : 1y a beaucoup d’autres choses que vous pouvez essayer. L’une d’elles consiste a
imaginer que la tension descend dans la gorge, puis dans la poitrine, avant de disparaitre
par le cceur. Une autre consiste a laisser la tension rester 13, puis, lorsque vous inspirez,
imaginer que |’énergie de la respiration pénetre dans la tension depuis toutes les
directions, s’enfon¢ant profondément dedans, au lieu d’étre attirée ailleurs. Voyez si cela
permet de détendre les choses. Si ces approches ne fonctionnent pas, revenez vers moi.

Q : Lorsque je ressens une douleur et que je la poursuis avec ma respiration tout en
essayant de ne pas m’identifier a elle, jai du mal & maintenir un point d’immobilité en
plus de cela. Est-ce normal et dois-je simplement I’accepter ? Parfois, rarement, cela
s’apaise et devient immobile, mais ce n’est pas souvent le cas.

R : Il est préférable d’essayer de maintenir votre sentiment d’étre centré sur ce point
de calme, méme en cas de douleur. Ensuite, pensez a la bonne énergie qui se propage
depuis le centre calme a travers la douleur. La base de cette compétence doit provenir
d’un sentiment d’étre centré et d’une énergie confortable au moins quelque part dans le
corps. Si vous perdez cette sensation de centre immobile, vous ne disposez pas des outils
appropriés pour gérer la douleur.

Dans les deux questions auxquelles nous venons de répondre, vous devez réaliser que
nous avons tendance a nous accrocher a la douleur et a la stocker. Cela fait qu’elle
s’accumule. L’image d’Ajaan Lee est celle d’essayer de labourer un champ, et & mesure
que la terre tombe de la charrue, vous la mettez dans un sac. Bien stir, vous allez étre
alourdi. Laissez la terre tomber 12 ot elle doit aller et abandonnez-la derriere vous
pendant que vous continuez a avancer. En d’autres termes, laissez la douleur tomber de
cOté, mais continuez 4 avancer dans votre concentration.

Q : Cher Ajaan, ayant atteint le jhana numéro un il y a quelques mois, je me demande
comment y réfléchir de maniére habile. J”ai I'impression qu’avec la méditation jhana, il
vaut probablement mieux ne pas y penser afin de ne pas créer de désir. Quel est votre
conseil ?

R : La question est de savoir dans quelle mesure vous vous souvenez de ce que vous
avez fait pour entrer dans le jhana cette fois-1a. Si vous vous souvenez des étapes que vous
avez suivies, essayez-les & nouveau. Si vous ne vous en souvenez pas, mettez simplement ce
souvenir de coté. Bien sir, vous allez avoir le désir d’entrer dans en jhana. C’est ce dont
nous avons parlé hier soir. Alors souvenez-vous, o devez-vous focaliser ce désir ? Essayez
de le focaliser & nouveau sur les causes et non sur vos souvenirs qui ne vous apportent



aucune information. Et ne faites pas du jhana le centre de votre focalisation. Concentrez-
vous sur la respiration.

Q : Y a-t-il une différence entre le piti qui vient « naturellement » ou de lui-méme et
le piti qui est « déclenché », comme lorsqu’on appuie sur un bouton ? Les effets sur le
corps, etc., sont-ils les mémes ?

R: 1l n’yaaucune différence. Si vous pouvez I’activer et le désactiver a volonté, alors
apprenez a savoir quand I’activer et, quand cela devient trop intense, a le désactiver.

Q : Ajaan, merci d’étre venu depuis la Californie du Sud. Comme dans beaucoup de
retraites que j ai faites, j’atteins beaucoup de piti, des sensations physiques agréables,
mais je vais rarement au-dela. Parfois, le piti est si intense que je peux a peine le
supporter. ] ai essay¢ de le répartir dans tout le corps, mais généralement, I’intensité finit
par s’estomper. Y a-t-il un moyen de travailler avec ce piti intense pour entrer dans le
premier jhana, ou mieux, dans le deuxi¢me ?

R : Pourquoi ne pas viser le troisieme ? La meilleure fagon de gérer ces sensations
lorsqu’elles deviennent trop intenses est d’essayer de focaliser votre conscience sur un
niveau d’énergie plus raffiné. C’est comme régler un poste de radio. Il y a différentes
fréquences de stations de radio autour de vous qui passent dans cette pi¢ce en méme
temps. Vous essayez de vous focaliser uniquement sur la fréquence que vous voulez.
Dites-vous que ces sensations intenses que vous ressentez sont une fréquence, mais qu’il
y a d’autres énergies dans le corps a cet instant dont les fréquences sont calmes. Focalisez-
vous sur I'une d’entre elles. Avec ces énergies intenses, pensez a I’image de la charrue
d’Ajaan Lee. Ne les rangez pas dans votre sac comme votre seul type de méditation.
Laissez-les tomber de coté. Puis ne les reprenez que lorsque vous en avez besoin.

Q : Lorsque nous travaillons avec ces souhaits metta, s’agit-il d’un processus d’auto-
conditionnement ou de véritables veeux ? Dans la deuxieme hypothése, je suppose que
pour étre efficaces, ils doivent étre sincéres. Comment étre sincere envers des étres que
nous ne connaissons pas ? Et pire encore, comment étre sincére lorsque nous ne savons
méme pas si ces étres existent, ¢’est-a-dire dans les mondes inférieurs ou chez les devas ?

R : En fait, avec metta, vous essayez d’établir votre intention de traiter avec
bienveillance tous ceux que vous rencontrez, car vous savez que si vous avez de la
malveillance, vous ferez probablement quelque chose de malhabile, et cela deviendra
votre mauvais kamma. Au cours de votre vie, vous rencontrerez beaucoup de personnes
que vous n’avez jamais vues auparavant, vous devez donc étre prét a leur témoigner de la
bienveillance également. Quant aux étres dont vous doutez de I’ existence, peut-étre que
vous les rencontrerez un jour, alors vous devriez étre prét a leur témoigner de la

124



bienveillance.

Plusieurs personnes ont parlé d’étres qui leur sont apparus pendant leur méditation,
et dans ce cas, votre réaction devrait étre de leur témoigner de la bienveillance, quels
qu’ils soient. Ensuite, demandez-leur simplement de partir, car vous avez du travail 2
faire. IIs ne peuvent pas vous éveiller a votre place. Souhaitez-leur donc bonne chance,
remerciez-les pour la bienveillance qu’ils vous témoignent, puis laissez-les partir.

Q : En parlant de cette méditation guidée de ce matin, cela m’a surpris, car lorsque
vous avez parlé des étres des mondes inférieurs, vous avez placé les animaux dans la méme
catégorie que les fantomes affamés et d’autres espéces qui se manifestent comme
maléfiques. Cela m’a vraiment blessé  plusieurs niveaux. Premi¢rement, d’apres ma
compréhension du bouddhisme, ¢’est paradoxal. Et deuxi¢mement, je trouve cette
hiérarchie des points de vue tres dégradante. C’est ce qui crée tant de conflits dans nos
sociétés. Et troisiemement, classer les animaux avec les fantdmes, cela signifie-t-il des
fantdmes amicaux ? Pourriez-vous expliquer ?

R : Il existe effectivement une hiérarchie dans le bouddhisme, non pas tant en
fonction du bien ou du mal des étres, mais en fonction de leur degré de souflrance, et les
animaux souffrent beaucoup plus que les étres humains. Si vous essayez de leur expliquer
le Dhamma, ils ne comprennent pas. Il y a beaucoup de choses qu’ils ne comprennent
pas et que vous ne pouvez pas leur expliquer. Dans la hiérarchie bouddhiste, vous pouvez
expliquer les choses aux fantdmes affamés. Et 1a encore, les textes ne parlent pas tant des
fantdmes comme étant mauvais ou effrayants, mais simplement comme étant pitoyables.
Reconnaissez donc qu’il existe différents niveaux de souffrance dans ce monde, et que
nous avons de la bienveillance pour tous.

Q : Nous pratiquons sati tout au long de la journée, et cela fonctionne tres bien.
Cependant, pendant ma promenade d’une heure 4 I’heure du déjeuner, j’ai remarqué
que mon esprit a vraiment envie de réfléchir a certaines questions afin de trouver de
nouvelles solutions dans une perspective du Dhamma. Comment puis-je savoir si je dois
lui accorder cette derniere liberté de faire ce qu’il veut, ou continuer a donner la priorité
a la concentration sur la respiration ?

R : Sivous avez un probleme particulier auquel vous voulez réfléchir, vous pouvez lui
consacrer les 15 dernieres minutes de votre promenade d’une heure pendant la pause
déjeuner, par exemple. Donnez-vous donc d’abord 45 minutes de sati dans le moment
présent, puis les 15 derniéres minutes pour réfléchir au probléeme que vous avez prévu
d’examiner. Les 45 minutes de sati et de concentration devraient vous aider a réfléchir
plus clairement 4 la question pendant les 15 derni¢res minutes. Maintenant, si vous
constatez que vous ne pouvez pas vous arréter apres les 15 minutes, ¢’est le signe que

125



vous ne devriez pas encore faire cela. Vous pourrez examiner ce probléme a la toute fin de
la retraite.

Q : Vous avez dit qu’Ajaan Lee se disait parfois « Je vais méditer [a-dessus » lorsqu’il
voulait comprendre quelque chose. Savez-vous comment il s’y prenait ? Dans ce cas, se
focalisait-il uniquement sur sa respiration, ou uniquement sur le sujet qu’il essayait de
comprendre, ou sur autre chose ?

R : Il se posait la question dans son esprit, puis il la mettait de c6té et focalisait
entiérement son esprit sur sa respiration. Lorsqu’il sortait de sa méditation, la réponse
était parfois la. Parfois, il devait y réfléchir. Mais il était tres strict avec lui-méme pendant
qu’il était en concentration de rester avec la respiration. Et s’il devait réfléchir au
probleme, le fait qu’il venait de sortir de sa concentration signifiait que son esprit était
plus clair qu’il ne I’aurait été autrement.

Q : Dans la Méthode Deux, Ajaan Lee dit : « Apprenez a connaitre les points de
focalisation de I’esprit qui sont aussi les points de repos de la respiration, ¢’est-a-dire
d’abord la pointe du nez, le milieu de la téte (au fait, ol se trouve le milieu de la téte ?),
ou le palais, etc. » Pourriez-vous expliquer ce que cela signifie et ce que nous devons en
faire ?

R : Ce sont des points d’ ol émane la sensation de la respiration. Ils varient
légerement d’une personne a I"autre et ne doivent pas étre trop précis. Quand Ajaan Lee
parle du milieu de la téte, imaginez une ligne traversant la téte d’un c6té a I’autre, reliant
les points situés juste devant vos oreilles. Imaginez une autre ligne qui va du point situé
entre vos yeux a l’arriere du crane. L’intersection de ces deux lignes correspond au milieu
de la téte. Un autre point important se trouve a I’extrémité du sternum, et un autre juste
au-dessus du nombril. Mais quel que soit I’endroit d’ou vous sentez que la respiration
émane, ¢’est 1a que vous devez focaliser votre attention.

Q : Cher Ajaan, comment expliquer que la qualité de mon sommeil varie
considérablement pendant les retraites ? Je dors moins profondément, je me réveille
plusieurs fois, et pourtant je ne suis pas fatigué le matin. Que dit le Bouddha a propos du
sommeil ? Dormait-il, ou était-il comme les yogis et n’avait-il pas besoin de dormir du
tout ? Et vous, cher Ajaan, comment dormez-vous ?

La deuxieme question est la suivante : si, pendant ma méditation, je parviens & me
concentrer, que je ressens de la joie et que mon corps penche, en particulier vers la
gauche, ainsi que ma téte, dois-je me redresser ou laisser faire ?

R : Je vais d’abord répondre a la deuxieme question. Laissez-le pencher pendant un
moment, puis pensez a la tension dans le c6té gauche de votre corps qui se relache, pour

126



permettre au corps de se redresser. En d’autres termes, vous n’avez pas besoin de le forcer
a se redresser, mais pensez simplement : « Il doit y avoir une tension qui me tire vers la
gauche ». En relichant cette tension, le corps se redressera sans que vous augmentiez la
sensation de tension du c6té droit.

Quant au fait que votre sommeil change par rapport 4 la normale pendant la retraite
de méditation, ¢’est normal. Vous recevez moins d’informations de I’extérieur, vous avez
moins de tAches dont vous devez vous soucier, vous avez donc moins besoin de sommeil.
Certaines personnes, cependant, trouveront que leur venue ici est I’ occasion de rattraper
leur manque de sommeil, elles auront donc tendance & dormir beaucoup plus au début de
la retraite. Cela varie d’une personne a I’autre.

Quant au Bouddha, il dormait. Il disait qu’il dormait environ quatre heures par nuit.
Et moi, comment est mon sommeil ? Je fais beaucoup de réves étranges depuis que je suis
ici.

Q : Lorsque le nez est bouché et que vous devez respirer par la bouche, sur quoi est-il
bon de se focaliser ?

R : Focalisez-vous sur la zone a I'intérieur du nez. Rappelez-vous que méme si I’air ne
peut pas entrer, I’énergie respiratoire peut y pénétrer. Pensez a I’ énergie respiratoire et au
fait que les canaux respiratoires s’ouvrent autant que possible. J’ai constaté que cela
permet souvent de débloquer le nez.

Il n’est toutefois pas recommandé de respirer par la bouche pendant tres longtemps.
Des expériences ont été menées sur des personnes qui ont fermé leurs narines et respiré
uniquement par la bouche pendant plusieurs jours. Ces personnes sont tombées malades
tres rapidement. Les voies nasales réchauffent le souffle et contiennent des substances
chimiques qui peuvent tuer certains microbes.

Q : Cher Ajaan, je me surprends souvent & me comparer aux autres. Cela m’arrive
parfois par rapport a des choses matérielles. « Cette personne a A et moi non. » Cela se
produit parfois aussi au niveau intellectuel, ¢’est-a-dire que je remarque quelqu’un qui a
de meilleures connaissances ou compétences. Des sentiments surgissent alors et me
disent généralement que je ne « vaux pas grand chose ». Cela me géne et je me demande
quel est le remede approprié, peut-étre metta ?

R : Demandez-vous d’abord : « Pour quoi étes-vous en compétition ? » Nous ne
sommes pas en compétition. Ensuite, répandez des pensées de joie empathique. Leur
bonne fortune ne diminue pas la votre. Le Bouddha vous rappellerait que dans une vie
antérieure, vous étiez probablement aussi dans une position de supériorité. Cette pensée
devrait faire naitre en vous un sentiment de sarhvega. Sarhvega est essentiellement le
sentiment que « je dois sortir du sarhsara ». Les choses s’améliorent, puis elles se

127



dégradent, ensuite elles s’améliorent, et elles se dégradent & nouveau. Rien ne va nulle
part.

Q : Cher Ajaan, je remarque que je retire toujours du plaisir de mon travail dans ma
vie professionnelle. Je me demande si ce plaisir est le signe d’un attachement persistant,
insistant, ou d’un attachement a cette identité que j’ai dans ma vie mondaine. Je pense
qu’il est possible de ressentir de la joie en pratiquant le noble octuple sentier et en faisant
le bien autour de moi, pour les gens qui m’entourent. Est-ce que cela pourrait étre
considéré comme une « délectation dans le travail » ? Cela pourrait-il étre un obstacle
pour atteindre |’entrée dans le courant ?

R : C’est une question qui ne pourrait se poser que dans une retraite bouddhiste. La
« délectation dans le travail » — comme dans le passage des lectures — signifie, en fait,
accepter un travail afin d’éviter de pratiquer. Le fait que vous trouviez de la joie dans
votre travail est une bonne chose. Vous avez beaucoup de chance de pouvoir le faire. Ce
n’est certainement pas un obstacle & I’entrée dans le courant. Certaines personnes
pensent qu’il faut se débarrasser de son sentiment d’identité pour entrer dans le courant,
mais ce n’est pas le cas. Vous entrez d’abord dans le courant. Vous faites I’ expérience du
sans-mort, et cela éliminera toute tendance a créer un sentiment du soi autour des cing
agrégats. Tant que vous appréciez la pratique sur la voie, tout va bien. Le fait que vous
puissiez aider les gens grice a votre profession est également un aspect de la pratique du
Dhamma. Vous développez les perfections de la générosité, de la bienveillance et de
I’endurance.

Q : Je ne comprends pas. Je ne comprends vraiment pas. Pourquoi accordez-vous
autant d’importance 4 la notion de sensualité ? Qu’est-ce que cela implique ? Qu’est-ce
que cela signifie ? Quels domaines cela couvre-t-il ? Pourquoi en parlons-nous si
souvent ? Pourriez-vous m’éclairer ?

R : Nous parlons si souvent de sensualité parce que les gens y pensent si souvent. La
sensualité signifie essentiellement le plaisir que vous tirez de la planification de plaisirs
sensuels — la fascination d’imaginer : « Et si je faisais ce type de pizza plutdt que celui-la ?
Ou ce type de sexe, ou bien celui-la ? » La raison pour laquelle nous en parlons autant est
que cela occupe Iesprit de nombreuses personnes et les empéche de se concentrer. Il faut
un remede puissant pour la combattre, sinon vous n’aurez pas le temps de concentrer
votre esprit.

Une étude a été menée aupres de personnes assistant a des conférences, comme lors
d’un congres professionnel. Elle a révélé que la plupart des gens passaient les cinq
premieres minutes a écouter la conférence, puis le reste de ’heure a se livrer 4 des
fantasmes sensuels. Dong, si vous devez faire une présentation devant des hommes

128



129

d’affaires, concentrez tous vos arguments dans les cinq premie¢res minutes.

Q : Ajaan Lee et Ajaan Chah, deux grands ajaans, n’avaient re¢u qu’une éducation
tres élémentaire. Ajaan Chah a souligné qu’il éeait plus difficile d’enseigner aux
Occidentaux parce que leur esprit était encombré de pensées. Je me suis donc demandgé si
et comment |’éducation pouvait entraver notre progression sur la voie. Serait-ce une
profusion de fabrications mentales, ou une difficulté accrue a revenir au corps et a
I’expérience directe ?

R : Nous avons tendance a ne pas remarquer a quel point Ajaan Lee et Ajaan Chah se
sont éduqués eux-mémes. IIs n’ont suivi que quelques années d’études dans des écoles
publiques, mais il existait également un systeme éducatif ecclésiastique, auquel ils ont
tous deux participé. Et ils ont beaucoup étudié de maniere indépendante, par eux-
mémes.

En ce qui concerne les Occidentaux, Ajaan Fuang a dit un jour qu’ils étaient tres
difficiles a enseigner parce qu’ils étaient tres fiers et tres tétus. Je me suis demandé : «
Combien d’Occidentaux Ajaan Fuang a-t-il rencontrés ? » Il y avait moi, moi et moi.

Mais en ce qui concerne notre tendance a trop réfléchir, le probleme est
essentiellement que cela nous éloigne de notre corps, et nous devons donc passer
beaucoup de temps a renouer avec notre corps. C’est pourquoi j’ enseigne la méthode
d’Ajaan Lee, car elle permet vraiment de se recentrer trés rapidement sur son corps.

27 AVRIL 2025, SOIR

Se délecter du Dhamma

Nous avons parlé de la facon dont I’esprit porte constamment des jugements de
valeur sur les désirs qui méritent d’étre suivis et ceux qui ne le méritent pas. L’un des
objectifs de I’enseignement du Bouddha est de nous aider a changer nos criteres pour
déterminer ce qui mérite d’étre suivi et ce qui ne le mérite pas.

Ce soir, nous allons donc examiner I’une des stratégies qu’il utilise, a savoir la
délectation. En pali, cela s’appelle nandi. C’est le processus par lequel I’ esprit aime se
parler & lui-méme de ses plaisirs afin de souligner a quel point un plaisir particulier était
bon, de sorte que vous soyez de plus en plus enclin a vouloir le revivre.

Bien str, nous ne faisons pas cela uniquement dans notre esprit. La publicité le fait
beaucoup pour nous. Pensez a tous les magazines consacrés au vin, aux voitures, a la
nourriture, aux armes 3 feu. Aux Etats-Unis, il existe une bande dessinée intitulée «
Calvin et Hobbes », qui raconte ’histoire d’un enfant ayant un ami imaginaire, et qui a



un jour consacré toute une série au magazine Chewing. Ce magazine traite exclusivement
du chewing-gum, avec des articles sur la maniere de tirer le meilleur parti de votre
expérience du chewing-gum, de renforcer les muscles de vos méchoires, etc. C’est une
satire des magazines consacrés au vin, aux voitures, a la gastronomie et aux armes a feu.

Le Canon pali contient une satire similaire sur I’état d’esprit qui conduit a
développer le plaisir de la sensualité. Si vous pensez que la littérature francaise est obsédée
par la sensualité, ¢’est que vous n’avez pas lu la littérature indienne. La théorie esthétique
indienne contient de longues discussions sur la maniere de maximiser la sensualité de
I’expérience littéraire lors de la lecture ou du visionnage d’une piece de théitre : quel
vocabulaire et quelles autres techniques utiliser pour maximiser I’ expérience sensuelle du
public.

Il'y a un passage dans le Canon qui utilise toutes les techniques sensuelles typiques,
mais qui les subvertit ensuite. Il commence par une nonne qui se rend dans la forét. Un
voyou la rencontre. C’est le fils d’un orfevre, ce qui signifie qu’il est probablement riche.
Il tente de la séduire et utilise un langage extrémement sensuel : certains des mots et des
images les plus magnifiques du Canon pali.

Or, il s’avere que la nonne est une andgami (elle a atteint le troisi¢éme stade de I éveil)
elle n’est donc pas intéressée. Elle lui demande : « Qu’est-ce qui t’attire tant dans mon
corps ? » Il répond : « Tes yeux. » Etil continue a parler sans cesse de ses yeux. Elle
essaie donc de le dissuader. Elle dit : « L’ceil n’est qu’une petite boule remplie de larmes
et de mucus. Que peux-tu bien trouver d’attirant dans cet ceil 2 » Il répond : « Peu
importe. Je le veux quand méme. Tu as les yeux d’un faon. » Elle lui répond : « Situle
veux, alors tiens, prends-le. » Elle arrache un de ses yeux et le lui tend. Bien stir, cela
change son attitude.

Le récit utilise un langage sensuel pour subvertir toute I’idée du langage sensuel.
L’atmosphere de I’ ceuvre est tres, tres sensuelle, tres onirique, puis elle la change d’un
coup avec une dose de réalité.

A la fin de Ihistoire, la nonne retourne voir le Bouddha et récupére son ceil.

Mais le point important ici est que la délectation que nous prenons a certaines choses
peut étre tres dangereuse, comme la chanson dont nous avons parlé hier soir. Vous vous
dites peut-étre : « Allons, ce n’est qu’une image », mais cela reste un mensonge. Et une
relation basée sur le mensonge ne sera pas tres stable. C’est pourquoi une grande partie
de I’enseignement vise a vous rendre moins manipulable par un langage de ce type. C’est
une des stratégies du Bouddha pour gérer le plaisir.

Une autre de ses stratégies consiste a utiliser la délectation de maniére positive, en
cultivant la délectation a I’idée de suivre la voie pour vous encourager lorsque vous
rencontrez des difficultés. Méme s’il dit que la délectation est 'une des causes de la
souffrance, vous devez tout de méme I’ utiliser pour vous motiver sur la voie. Apres tout,

130



la voie est une voie d’action, une voie ot1 I’on agit et ot ]’on ne se contente pas d’étre.
C’est pourquoi le Bouddha devait motiver, exhorter et encourager ses auditeurs a suivre
la voie. En vous engageant dans une délectation habile, vous faites la méme chose pour
vous-méme.

Il existe un soutta dans lequel le Bouddha recommande six objets de délectation qui
peuvent vous procurer du plaisir et du bonheur pendant que vous pratiquez la voie ici et
maintenant. En fait, ces six objets de délectation peuvent vous motiver a aller jusqu’au
bout pour mettre fin a vos désirs malhabiles. Méme si toutes les formes de délectation
peuvent causer du stress et devront finalement étre abandonnées 2 la fin de la voie, vous
devez tout d’abord vous délecter de suivre la voie et son but afin de vous engager dans la
bonne direction et d’aller jusqu’au bout. Dans le méme temps, ces formes de délectation
sont des antidotes aux attitudes malhabiles qui pourraient vous bloquer sur la voie.

Les six objets de délectation habile sont :

un, le Dhamma ;

deux, développer ;

trois, abandonner ;

quatre, I’isolement ;

cing, ’absence d’affliction ; et
six, la non-objectivation.

Nous expliquerons ces termes plus tard. Lorsque vous trouvez de la délectation dans
ces choses, vous contrecarrez la tendance de I’esprit a se délecter de choses qui vous
empécheraient d’accéder a des plaisirs plus grands. Vous apprenez a développer un gott
pour I’attrait de la voie et de son but. La concentration juste devient attrayante, tout
comme |’idée de faire I’ expérience de la liberté de nibbana.

o Le premier élément de la liste est se délecter du Dhamma. Vous pouvez vous réjouir
du fait qu’il existe un Dhamma qui apporte de grandes réponses aux grandes questions
de la vie, telles que le vieillissement, la maladie, la mort, la séparation, le chagrin et le
désespoir. Il vous enseigne que vos actions ne sont pas totalement déterminées par le
passé ou par des forces extérieures. Vous avez le pouvoir de choisir dans votre vie, et vos
choix peuvent faire une grande différence.

Le Dhamma vous enseigne également que personne ne vous impose un but dans la
vie. Vous étes libre de vous consacrer a tout but que vous souhaitez, y compris le but le
plus noble qui soit, a savoir un bonheur totalement inoffensif et fiable.

Il nous dit également que vous avez la capacité d’atteindre ce but. Il vous enseigne
que la souffrance peut étre éliminée grace a I’effort humain. Il explique comment nous
souffrons, pourquoi nous souffrons et comment nous pouvons ne plus souflrir. Il donne
des conseils clairs et fiables sur la maniere d’utiliser notre motivation pour faconner le

131



moment présent A travers nos désirs et ’orienter vers une direction plus stre et plus
gratifiante. Il nous montre comment agir, parler et penser de maniere habile afin
d’atteindre la libération totale. Autrement dit, il donne des conseils clairs sur ce qui est
habile et nous rassure sur le fait que les efforts consacrés au développement d’actions
habiles sont bien employés.

Le Dhamma explique ces questions non seulement de maniére claire, mais aussi de
maniére honorable. Comme I’a dit le Bouddha, « la voie est admirable au début,
admirable au milieu et admirable a la fin ». Pour commencer, les paroles du Dhamma
sont inspirantes. La pratique est une pratique noble, dans laquelle nous nous engageons a
développer les qualités nobles de notre cceur et de notre esprit, telles que la vertu, la
compassion et le discernement. Et la fin est la liberté totale de toute restriction. C’est
une liberté qui est totalement inoffensive. C’est un bon Dhamma tout au long de la voie.
Ajaan Maha Bua a dit un jour que si les personnes qui ont atteint le nibbana pouvaient le
sortir et vous le montrer, vous ne voudriez rien d’autre. Tous les marchés du monde
feraient faillite.

Se délecter du Dhamma aide & contrer la tendance qui préfere se réjouir de I’idée
qu’il n’existe pas de normes véritablement objectives pour la vérité, que la naissance et la
mort sont un grand mystere, que le bien et le mal ne sont qu’une question d’opinions
différentes, et que rien ne vous empéche donc de faire ce que vous voulez. Bien siir, si
vous adoptez cette attitude, vous laissez libre cours a votre avidité, votre colére et votre
illusion. Sile bien et le mal ne sont que des constructions sociales, vous étes libre
d’inventer vos propres constructions sociales. Personne ne peut affirmer avec certitude
que vous avez tort, car leurs critiques ne sont elles aussi que des constructions sociales.

Mais si vous laissez les processus de la naissance et de la mort comme un mystere, vous
ne savez pas vraiment quoi faire pour échapper a la souffrance. Vous n’avez aucun repére
fiable pour calculer si les effets de vos actions dureront et, le cas échéant, combien de
temps. Selon les termes du Bouddha, vous étes laissé sans protection et désorienté. Vous
laissez sans réponse la question qui est notre réaction commune a la douleur : « Y a-t-il
quelqu’un qui sache comment mettre fin a cette douleur ? » Ainsi, se délecter du
Dhamma aide & contenir et a contrdler ces attitudes dangereuses, qui ménent non
seulement a davantage de sarhsara, mais aussi a certaines de ses pires destinations.

o Les deux types de délectation suivants sont se délecter a développer et a
abandonner. IIs font référence 4 la joie que vous éprouvez a vous engager dans la lutte
pour développer des qualités habiles et abandonner les qualités malhabiles dans I’ esprit.
Ce sont les principes les plus fondamentaux de la pratique, si fondamentaux qu’ils ont
été I'une des premieres lecons que le Bouddha a données a son propre fils, Rahula, alors
que celui-ci était encore enfant. Comme il I’a dit 4 Rahula, lorsque vous voyez que vos
actions sont inoffensives, tant dans I'immédiat qu’a long terme, vous devez vous réjouir

132



de ce fait et continuer a vous entrainer.

Lorsque vous agissez de cette maniere, vous étes vigilant, vous choisissez vos actions
non pas en fonction du plaisir immédiat qu’elles procurent, mais en fonction de la
richesse et du bonheur qu’elles apportent a long terme. Comme I’a dit le Bouddha, votre
capacité a choisir le bien a long terme plutdt que le bien & court terme — et 4 étre heureux
lorsque vous faites ce choix — est une manifestation de votre sagesse et de votre
discernement.

Se délecter a développer et 4 abandonner signifie également que vous essayez de
trouver de la joie a relever les défis que vous rencontrez sur la voie, qu’ils soient grands ou
petits. Plusieurs personnes se sont plaintes que nous nous focalisions sur les détails du
corps et de la respiration au lieu de nous focaliser sur la conscience éveillée, mais vous
n’atteindrez pas la conscience éveillée si vous ne comprenez pas les principes causaux qui
menent a la souffrance, et vous ne pourrez pas comprendre ces principes si vous n’ étes
pas prét a les voir en actions tels qu’ils se manifestent dans votre expérience immédiate
du corps et de ’esprit, ici et maintenant. Si vous apprenez a vous délecter a développer et
a abandonner, vous aurez |’ énergie nécessaire pour maitriser chaque petite étape de la
voie.

Se délecter a développer et a abandonner aide a contrer la tendance de 'esprit a se
plaire dans I’insouciance. L’insouciance est la partie insensible et apathique de I’esprit
qui dit : « Je me fiche de ce qui se passera plus tard, je veux juste ce que je veux
maintenant. Penser 4 I’avenir m’empéche de profiter du présent. » Sivous n’avez pas
cette attitude de vigilance, vous vous laisserez sans défense, sans protection, et vous serez
une proie facile pour votre avidité, votre aversion et votre illusion.

Se délecter a développer et a abandonner contrecarre également la tendance
paresseuse de I’esprit qui dit : « Si je parviens & accepter mes états d’esprit malhabiles, je
n’en souffrirai pas. Sije ne les perturbe pas, ils ne me perturberont pas non plus. » Vous
devez vous rappeler que la voie est une lutte. Et le Bouddha n’a jamais enseigné a
accepter votre désir et votre attachement. Vous pouvez faire quelque chose pour vous en
libérer : en fait, vous devez le faire. Vous devez comprendre I’attachement et abandonner
le désir. Vous délecter & développer et & abandonner vous aide & vous sentir a la hauteur
du défi et a trouver en vous les réserves et les forces nécessaires pour reconnaitre les
obstacles et apprécier ’effort requis pour les surmonter.

Dans la biographie qu’ Ajaan Maha Bua a écrite sur Ajaan Mun, il dit que dans son
tout dernier discours sur le Dhamma, Ajaan Mun a expliqué que la voie est une bataille.
Votre connaissance du Dhamma est votre arme. Votre force de concentration est comme
la nourriture des soldats. La question est : « Qui est le soldat ? » Il dit : « Le soldat est la
détermination de ne pas revenir et de ne plus jamais étre la risée de vos kilesas. » Ainsi,
ces deux objets de délectation, I’abandon et le développement, vous aident a trouver de la

133



134

joie dans votre engagement a sortir victorieux.

Les trois autres objets de délectation vous aident a guider votre réflexion lorsque vous
vous engagez. Comme je I’ai dit, lorsque vous portez un jugement de valeur sur vos
désirs, le fait de garder a I’esprit qu’il existe une réelle possibilité d’atteindre la liberté
totale de la souffrance modifie I’analyse cotits-bénéfices.

o Le premier de ces trois objets est se délecter de I’isolement. Cela aide a
contrebalancer le plaisir que vous prenez a désirer la sensualité et les relations humaines.
Lorsque le Bouddha parle d’isolement, il fait en partie référence a I’isolement physique
qui survient lorsque vous vous éloignez des autres. C’est une partie importante de la voie.

Il donne une belle image d’un éléphant male. Lorsque I”éléphant vit avec un troupeau
d’¢éléphants, les autres éléphants mangent toutes ses belles feuilles et branches. Lorsqu’il
descend pour se baigner, ils le bousculent. Lorsqu’il essaie de boire de I’eau propre, ils
I’ont déja rendue boueuse. Il quitte donc le troupeau. Il peut manger ses feuilles et ses
branches. Lorsqu’il va se baigner, personne ne le bouscule. Lorsqu’ il veut boire de I’eau
propre, il a de I’eau propre a boire. Et quand il ressent une démangeaison, il prend une
branche et se gratte.

Comme ’explique le Bouddha, cette branche représente la pratique de jhana. Pensez-
y lorsque vous pratiquez jhana : vous vous grattez exactement la ol ¢a démange.

L’isolement physique fait donc partie de ce que veut dire le Bouddha lorsqu’il parle
de se délecter de I’isolement.

Mais il met surtout [’accent sur I’isolement de ’esprit de la sensualité en le
concentrant. Lorsque vous apprenez a apprécier le plaisir et le ravissement qui peuvent
survenir lorsque I’esprit est vraiment focalisé sur le moment présent et que votre
conscience remplit votre corps, cela offre des alternatives habiles & la tendance a se
délecter de fantasmes sensuels. Vous pouvez voir qu’il existe des plaisirs meilleurs que
ceux promis par les désirs sensuels qui coulent librement dans I’ esprit comme des
effluents et des fermentations. Dans le méme temps, vous pouvez anticiper a quel point il
serait bon d’atteindre un niveau d’isolement encore plus élevé qui survient lorsque
esprit est libéré de I’influence de tous les kilesas.

o Vient ensuite la délectation de I’absence d’affliction. L’ absence d affliction estI'un
des noms donnés par le Bouddha 4 nibbana. Il souligne le fait que nibbana est totalement
dépourvu de la moindre limitation, contrainte, inconfort ou coercition. Mais méme
avant I’expérience de nibbana, & mesure que vous développez votre concentration a des
niveaux de plus en plus élevés, vous devenez sensible 4 la fagon dont ces niveaux
supérieurs sont libérés des afflictions d’un esprit non concentré et méme des afflictions
raffinées des niveaux inférieurs de concentration. A mesure que vous développez une
appréciation des niveaux supérieurs de concentration, vous en venez a considérer
favorablement la perspective d’une absence totale d’affliction dans le nibbana.



135

Cela aide a contrer la tendance de I’ignorance a dire que la souffrance est inévitable,
que les plaisirs du sarhsara valent toutes les douleurs et les difficultés qu’ils entrainent —
ou que ces douleurs et ces difficultés doivent simplement étre acceptées parce que vous
n’avez pas d’autre choix.

o Enfin, il y a se délecter de la non-objectivation. La non-objectivation est un autre
nom pour nibbana. Elle se concentre sur le fait qu’il est libre des perturbations qui
proviennent de |’ objectivation de soi-méme et des autres. « Objectivation » est une
traduction du mot paparica, que vous avez peut-étre déja entendu. Selon la définition du
Bouddha, il s’agit du type de pensée qui commence par la perception « je suis le penseur
». A partir de 13, vous vous identifiez comme un étre qui a besoin de se nourrir et qui a
donc besoin d’une certaine partie du monde pour se nourrir, que ce soit de nourriture
physique ou de nourriture émotionnelle et intellectuelle. Ce type de pensée prolifere et
conduit a davantage de devenir. Mais comme le note le Bouddha, I’ objectivation conduit
aussi inévitablement au conflit. Lorsque vous revendiquez une partie du monde, vous
devez vous battre avec d’autres personnes qui la revendique également pour se procurer
la nourriture qu’elles désirent.

Ainsi, lorsque vous vous délecter de la non-objectivation, vous vous réjouissez de
penser en termes qui évitent ce conflit et qui favorisent I’innocuité. Cela vous incite a
adopter le point de vue des quatre nobles vérités en vous concentrant sur I’identification
de ce qu’est la souffrance, de ce qu’est la cause de la souffrance, de ce qu’est la cessation
de la souffrance et de ce qu’est la voie vers la cessation de la souffrance — tout cela a
'intérieur de votre cceur. Ces pensées, comme nous ’avons noté, n’ont rien a voir avec
les termes du devenir et elles ménent & un plus grand bonheur, totalement exempt de
conflit.

En vous réjouissant de cela, vous remettez en question la partie de votre esprit qui
apprécie le conflit et la compétition, la partie qui aime assumer une identité, prendre
position, revendiquer des choses, puis combattre quiconque contesterait cette
revendication. Se délecter de la non-objectivation, ¢’est voir le revers du désir d’exercer
un pouvoir sur les autres dans le monde. Ainsi, lorsque vous pouvez vous délecter de la
non-objectivation, cela vous aide a contrer le désir de devenir.

Ce sont la les six objets de délectation. Nous pouvons les mettre en correspondance
avec les quatre déterminations.

o Se délecter du Dhamma est lié 4 la détermination sur le discernement et sur la
vérité.

o Se délecter du développement et de ’abandon est lié 4 la détermination sur la vérité
et sur le renoncement.

o Se délecter de I’isolement, I’absence d’affliction et la non-objectivation est li¢ 2 la
détermination sur le calme.



Il peut sembler paradoxal que le Bouddha veuille que vous utilisiez la délectation de
cette maniére. Ce paradoxe peut étre résolu en considérant la différence entre le bonheur
fabriqué et le bonheur non fabriqué. Le bonheur fabriqué, qui est un bonheur dépendant
de conditions, s’amplifie lorsque vous en parlez en termes positifs & vous-méme ou a
d’autres.

Par exemple, lorsque vous avez fait un bon repas, vous en retirez plus de plaisir
lorsque vous pouvez vous exclamer de sa qualité et expliquer en détail pourquoi vous
I’avez aimé et pourquoi il mérite trois étoiles. Ce plaisir accru vous incite & vouloir faire a
nouveau des repas similaires.

De la méme maniere, lorsque vous vous engagez sur la voie — qui, apres tout, est
fabriquée — vous pouvez développer plus d’enthousiasme pour celle-ci en vous disant &
quel point I’ objectif sera bon et a quel point vous voulez faire tout ce qui est nécessaire
pour y parvenir. Lorsque la voie commence a porter ses fruits en termes de plaisirs de la
générosité, de la vertu et de la méditation, plus vous vous délectez délibérément de ces
plaisirs, plus vous serez enclin a poursuivre la voie encore plus loin.

C’est pour cette raison que le Bouddha recommande de vous délecter des pratiques
qui aident & contrer ’attrait de vos kilesas. Comme je I’ai dit plus t6t, cela correspond a
ce que le Canon dit du style d’enseignement du Bouddha en général. Dans un discours
typique sur le Dhamma, il ne se contentait pas d’instruire son auditoire, mais il
I’exhortait, le stimulait et I’encourageait également. Ce faisant, il leur montrait comment
se motiver, se stimuler et s’encourager cux-mémes.

La nature de cette dynamique change cependant lorsque la voie vous mene finalement
au bonheur non fabriqué de nibbana. Comme ce bonheur ne dépend pas de conditions,
il n’est pas affecté par les louanges ou les critiques, que ce soit les votres ou celles de
quelqu’un d’autre. Les louanges n’y ajoutent rien, les critiques n’en enlévent rien. C’est
pourquoi on dit que ceux qui ont atteint ce stade qu’ils ont laissé la délectation derriére
eux, non pas parce que leurs sens ont été émoussés, mais parce qu’ils n’ont pas besoin
d’augmenter le bonheur qu’ils ont déja trouvé.

Le Bouddha enseigne donc de maniére stratégique, pronant la délectation comme
nécessaire pour parvenir finalement & un accomplissement ot le bonheur est si grand que
vous n’avez plus besoin de la délectation pour vous encourager davantage. Vous étes déja
arrivé. Vous n’avez plus rien a faire pour améliorer ce bonheur. Totalement libéré de
toute dépendance, votre travail est terminé.

Mais tant que vous n’avez pas encore atteint ce stade, n’ayez pas honte de vous
délecter de la voie du Dhamma ou de votre capacité & maitriser les savoir-faire qu’il
requiert.

136



137

28 AVRIL 2025, MATIN
Pieges ¢z opportunités

Hier, nous avons parlé de la fagon dont vous pouvez faire entrer I’esprit en jhana, en
vous focalisant sur la respiration, en ajustant la respiration pour qu’elle soit agréable.
Ensuite, quand cela est agréable, vous essayez de maintenir cette sensation agréable, puis
vous la diffusez dans tout le corps jusqu’a ce que vous ayez I’ impression que votre corps
tout entier est imprégné d’une bonne énergie respiratoire. Ensuite, vous maintenez cette
conscience du corps tout entier et finalement, vous avez I’impression que la conscience et
la respiration ne font plus qu’un. Au lieu d’observer la respiration, vous avez
I'impression d’étre baigné dans la respiration. Au final, la respiration devient si calme
que I’inspiration et I’expiration semblent disparaitre, et le corps est rempli de cette
bonne énergie respiratoire immobile. Ensuite, vous maintenez cet état.

Aujourd’hui, j’aimerais vous parler de certaines choses qui peuvent se produire
lorsque vous développez ce savoir-faire : certains dangers auxquels vous devez faire
attention et certaines opportunités que vous devez rechercher.

Une chose qui peut se produire est que vous commenciez a voir de la lumiére. Je tiens
a dire des le début que si la lumiére n’apparait pas, ne vous inquiétez pas. Mais si vous
avez une sensation de lumiere au début, essayez de maintenir votre conscience non pas
sur la lumiére, mais sur la respiration. Si la lumiere devient stable, voyez si vous pouvez la
contrdler. Tout d’abord, voyez si vous pouvez la faire disparaitre puis réapparaitre, la
faire grandir ou la faire rétrécir. Si elle n’est pas blanche, pouvez-vous la rendre blanche
ou blanc cassé ? Si vous n’y parvenez pas, laissez-la partir. Si elle devient blanche,
rapprochez-la, éloignez-la.

Ensuite, lorsque vous la maitrisez totalement, amenez-la dans votre corps et vous
constaterez qu’elle procure une grande sensation de bien-étre. Vous commencerez peut-
étre a voir différents organes apparaitre dans la lumiere, ou méme a vous voir vous-méme
dans la lumiere. Si vous méditez seul, laissez ces visions s’évanouir. Vous pouvez
manipuler la lumiere par vous-méme, mais les visions nécessitent une certaine
supervision. Essayez de vous focaliser sur votre respiration.

Certaines personnes peuvent également voir des étres venir vers elles. Encore une fois,
si vous méditez seul, envoyez-leur simplement de la bienveillance et laissez-les partir.
Parfois, ils semblent bien intentionnés, mais on ne peut jamais en étre sar. Ils ne portent
pas de papiers d’identité. Et méme s’ils sont bien intentionnés, vous devez étre prudent.
Parfois, ils viennent pour partager leurs connaissances, mais qui sait ce qu’ils savent
vraiment ? Certains étres peuvent devenir des devas sans savoir grand-chose. Il y a une
histoire dans le Canon d’une deva qui tente de faire des avances 2 un moine, ce qui



montre & quel point les devas peuvent étre stupides et ignorants. Donc, si des étres
viennent, souhaitez-leur bonne chance et laissez-les partir. S’ils ne veulent pas partir, ne
leur prétez aucune attention. Remplissez votre corps d’une bonne énergie respiratoire et,
comme dirait Ajaan Lee, « combattez-les avec la bienveillance ».

Une autre chose qui peut arriver est que, & mesure que vous vous familiarisez avec la
respiration et avec ces états de concentration, vous commencez a avoir le sentiment que
ce n’est pas tant la respiration qui passe d’un état a un autre. C’est simplement que, a
mesure que ’esprit s’ apaise, vous vous connectez a différentes énergies respiratoires qui
existent a différents niveaux dans le corps. Il y a une respiration calme, ou un potentiel de
respiration calme, qui est toujours 13, et il y a aussi les fréquences des énergies
respiratoires qui traversent les nerfs et les vaisseaux sanguins. Vous sentez que, & mesure
que votre concentration s approfondit, ¢’est comme si vous vous connectiez simplement
a ces différentes énergies qui sont déja la.

C’est comme régler un poste de radio. Méme si votre radio est réglée sur les stations
qui viennent d’ Aix, vous savez que les fréquences qui viennent de Monaco sont
également toujours présentes. Il suffit simplement de se régler sur elles.

Cela indique que vous devenez plus compétent en matié¢re de concentration, mais
deux choses peuvent mal tourner ici. La premiere est que vous pensez : « Hé, je peux me
connecter a tout moment. » Et au début, c’est vrai : lorsque vous connaissez la station,
vous pouvez vous y brancher tres rapidement. Mais si vous devenez paresseux et
négligent, vous pouvez perdre cette capacité. En d’autres termes, ¢’est comme si les
fréquences radio de Monaco et d’Aix étaient toujours 13, mais que vous ne preniez pas
soin de votre poste de radio et que vous en arriviez au point ol vous ne pouvez plus vous
connecter. Vous devez donc faire attention a ne pas devenir négligent.

Une autre chose qui peut mal tourner est que, & mesure que vous découvrez cette
conscience immobile qui est potentiellement toujours 13, vous développez une vision
erronée de ce potentiel. Vous pensez avoir atteint le « fondement de I’étre » ou votre
potentiel déja éveillé. C’est de la que vient I’idée de la « nature de Bouddha éveillée ».
En réalité, il sagit simplement de I’agrégat de la conscience. Lorsque vous atteignez un
tel état, essayez d’étre trés attentif aux fabrications qui contribuent a le maintenir, car il
s’agit d’un phénomene fabriqué. Lorsque vous voyez comment il est fabriqué, vous
pouvez éviter de tomber dans une vue erronée a son sujet.

Ensuite, 4 mesure que votre esprit devient de plus en plus confiant dans le fait de
rester immobile, le Bouddha recommande que vous commenciez a utiliser cette
concentration pour devenir plus attentif et plus alerte, en particulier pour devenir de
plus en plus alerte a ce que vous faites lorsque vous concentrez votre esprit et essayez de
maintenir cet état de concentration. C’est 1a que le Bouddha vous invite & penser en
termes de fabrication. Et ¢’est ainsi que vous utilisez les jhanas comme base pour la vision

138



pénétrante.

Il existe deux fagons d’analyser ’esprit en concentration. La premiére consiste a
utiliser les trois fabrications dont nous avons parlé : la fabrication corporelle, qui est la
respiration ; la fabrication verbale, qui est la facon dont vous vous parlez & vous-méme —
et ici, nous parlons de la facon dont vous vous parlez & vous-méme au sujet de la
respiration et de Iétat de votre esprit ; et enfin, les fabrications mentales, les perceptions
que vous utilisez pour maintenir la concentration, et les sensations que vous développez a
mesure que vous calmez votre esprit. C’est une facon d’analyser les fabrications.

Une autre fagon consiste a les analyser en termes de cinq agrégats. C’est un type
d’analyse tres similaire. Commencez par la forme. Il s agit de la fagon dont vous percevez
votre corps de I'intérieur. Ensuite, il y a les sensations, qui sont ici la sensation de plaisir
ou d’équanimité que vous développez avec la concentration. La perception, les images
que vous gardez & |’esprit pour amener votre esprit a la concentration et le maintenir
dans cet état. La fabrication, qui signifie ici I’intention de la maintenir. Et enfin la
conscience, qui est consciente de toutes ces choses.

Le Bouddha recommande d’analyser I’esprit en fonction de ces différents types de
fabrication — soit les trois fabrications, soit les cinq agrégats — afin de vous rendre de plus
en plus sensible & ce que vous faites réellement lorsque vous maintenez la concentration.
Au début de la pratique de la concentration, vous étes tres conscient de ce que vous devez
faire. Mais & mesure que vous devenez plus habile, cela devient de plus en plus facile,
jusqu’a ce que cela semble automatique. Vous devenez moins conscient de ce que vous
faites.

Ici, le Bouddha essaie de vous rendre & nouveau de plus en plus sensible. Méme aux
niveaux de concentration les plus stables, il existe des niveaux subtils de fabrication. Une
chose que vous pouvez essayer de remarquer est la suivante : le niveau d’aise dans la
concentration augmente-t-il et diminue-t-il ? Y a-t-il des perturbations dans cette aise ?
Quand il y a une perturbation, qu’avez-vous fait juste avant ? Autrement dit, vous
essayez de rechercher des problemes plus subtils et vous continuez & considérer vos
actions comme la source des problemes. C’est une fagon de devenir plus sensible a ces
niveaux plus subtils de fabrication qui se produisent dans I’esprit.

A mesure que vous devenez plus habile A fabriquer ces états de concentration, vous
constatez que vous en devenez de plus en plus dépendant. En d’autres termes, vous
devenez plus attaché a la concentration. Vous voyez que ¢’est le meilleur état d’esprit que
vous pouvez créer.

A ce stade, vous pouvez utiliser votre attachement a cet état de concentration pour
vous débarrasser de vos attachements & d’autres choses, ce n’est donc pas nécessairement
une mauvaise chose au début. Lorsque vous regardez tout ce que I’esprit pourrait
poursuivre & un moment donné, vous réalisez que vous avez quelque chose de mieux dans

139



140

vos états d’esprit concentrés.

Mais apres un certain temps, vous commencez a vous lasser du fait que vous devez
continuer a les fabriquer. L’esprit est de plus en plus enclin a vouloir trouver un bonheur
qui n’a pas besoin d’étre fabriqué du tout. C’est alors que vous commencez a développer
une certaine dépassion pour les formes, les sensations, les perceptions, les fabrications ou
les intentions, et méme la conscience qui composent la concentration. L’ esprit aspire a
quelque chose qu’il n’a pas besoin de créer ou de maintenir. Vous développez la
dépassion pour ces agrégats, de sorte que vous aspirez a abandonner la concentration et a
trouver quelque chose de mieux.

Lorsque vous faites cela, il arrive parfois que vous plongiez simplement votre esprit
plus profondément dans la concentration, méme si a ce moment-13, vous ne réalisez peut-
étre pas qu’il s’agit simplement d’un autre état de concentration. C’est comme passer
d’une pi¢ce sombre & une piece beaucoup plus lumineuse. Vous ne voyez rien dans cette
nouvelle pi¢ce parce que la lumiere est trop vive. Mais & mesure que vos yeux s’ habituent,
vous commencez a dire : « Ah si, il y a aussi des choses ici. » En fait, vous atteignez des
couches de fabrication de plus en plus profondes jusqu’a ce qu’il ne vous reste plus que
deux fabrications : I’attention et I’intention. L’esprit atteint un point ou il se rend
compte : « Sije reste ici, ¢’est fabriqué. Si je vais ailleurs, ce sera une fabrication aussi. Et
quelle est I’alternative a rester et & partir ? » Si tout s’aligne parfaitement, c’est la qu’il y
aune ouverture vers le sans-mort. Vous savez que c’est sans-mort parce qu’il n’y a ni
temps ni espace la. C’est pourquoi on ’appelle non-né et immortel.

Cependant, ce qui se passe souvent, une fois que les gens ont atteint ce stade, c’est
qu’ils s’émerveillent. « Waouh ! » Et cela vous fait sortir de cet état parce que vous
I’avez détruit. Mais cela reste une expérience du sans-mort et cela provoque un grand
changement dans votre esprit, car vous réalisez qu’il n’y avait pas de souffrance la-bas,
pas méme la moindre trace de stress.

Ainsi, tous vos doutes concernant le Bouddha ont disparu. Vous voyez qu’il avait
raison : il existe bien une dimension sans-mort, et vous ’avez atteinte en suivant la voie
qu’il a enseignée.

Vous savez également qu’il n’y avait la aucun agrégat, aucune fabrication, c’est
pourquoi vous ne vous identifierez plus jamais & aucun des agrégats.

Vous savez exactement ce que vous avez fait pour y parvenir, mais vous réalisez
également que ¢’est votre manque de savoir-faire dans le passé qui vous a empéché d’y
parvenir, ¢’est pourquoi vous ne violerez plus jamais intentionnellement aucun des cing
préceptes.

Vous savez également que votre expérience du temps n’a pas commencé a la date de
votre naissance. Vous n’avez peut-étre pas nécessairement eu des visions de vos vies
antérieures, mais en quittant le temps et I’espace pendant un certain temps, vous avez vu



a quel point le temps remonte loin. Tres, trés loin.

Il y a deux maniéres dont vous pouvez faire ce genre d’analyse des fabrications dans
les jhanas pour atteindre le sans-mort. La premiére est lorsque vous étes dans un état de
jhana lui-méme. Nous en avons parlé hier. C’est comme un homme debout qui observe
quelqu’un assis, ou un homme assis qui observe quelqu’un allongé. Autrement dit, vous
pouvez observer I’ état de jhana de I’intérieur, mais vous en étes légerement sorti, comme
une main qui sort légérement d’un gant. Vous pouvez voir ce que fait I’esprit, vous
pouvez voir tous les différents agrégats et fabrications en action, et vous pouvez les
abandonner.

Une autre fagon de faire cette analyse est lorsque vous quittez un état de jhana pour
entrer dans un autre. Lorsque vous réalisez que vous étes passé d’un état de fabrication a
un autre état de fabrication, vous devenez tres sensible aux fabrications que vous avez
laissées derriére vous et a celles qui restent. Et [a encore, & mesure que vous développez un
sentiment de dépassion vis-a-vis des fabrications dans |’un ou I’autre état, vous les
abandonnez tous les deux.

Lorsque vous atteignez le sans-mort pour la premiere fois, vous réalisez qu’il y a
encore du travail 4 faire en raison de ce moment d’attachement ou d’agrippement a
celui-ci. Mais vous savez avec certitude que ce que le Bouddha a dit est vrai, que cette voie
mene bien au sans-mort. Cela vous donne plus d’enthousiasme dans la pratique. Vous
étes beaucoup plus confiant dans ce que vous faites.

Voila donc la meilleure utilisation de jhana. ]’ espére que vous pourrez tous y arriver.
Ce qui est important ici, ¢’ est que vous ne vous contentez pas de vous reposer dans le
moment présent, car cette expérience vous aide a voir & quel point le moment présent est
fabriqué. Faire I’ expérience du sans-mort vous aide a voir ce que vous avez laissé derriére
vous, et il n’y a aucune trace du présent dans cette expérience. Aucun des six sens n’est
présent. Il y a une conscience, mais elle n’est liée & aucun des six sens.

C’est pourquoi il est si important que nous devenions sensibles a la facon dont le
moment présent est constitué. On nous dit parfois que le but de la pratique est d’entrer
pleinement dans le moment présent, mais le Bouddha n’a jamais enseigné cela. Il a dit
que vous venez dans le présent parce qu’il y a du travail 4 faire dans le moment présent,
en particulier pour voir comment vous le fabriquez. Vous mettez votre esprit en jhana
pour devenir plus sensible a ce fait, et vous utilisez vos états de concentration jusqu’a ce
que vous arriviez au point ou vous pouvez abandonner toutes ces fabrications. C’est alors
que vous voyez ce qui reste apres avoir quitté le moment présent.

A partir de cet instant, votre relation au moment présent sera différente.
Premié¢rement, vous réalisez a quel point vos intentions sont nécessaires pour que vous
puissiez faire I’expérience du moment présent. Et deuxiemement, vous voyez a quel point
il est important de choisir judicieusement vos intentions. Vous savez qu’il y a encore du

141



142

travail 4 faire, mais vous savez aussi que vous étes sur la bonne voie.

Dans quelques minutes, nous commencerons notre période de méditation marchée.
Cette fois encore, nous ferons 45 minutes. Mais avant cela, j’aimerais revenir sur |’'une
des questions qui a été soulevée hier. L’un d’entre vous s’est plaint du fait que pendant la
retraite, on arrive 3 un moment ott I’on a tendance 4 beaucoup bailler. On a I’impression
de ne pas recevoir assez d’oxygene. C’est un probleme qui survient lorsque nous avons
une retraite tres sédentaire comme celle-ci. L’esprit se calme. Vous vous asseyez et vous
marchez lentement, et progressivement votre tension artérielle baisse, votre rythme
cardiaque ralentit, ce qui, pour certaines personnes, est exactement ce dont elles ont
besoin. Mais pour d’autres, ¢’est trop. Il est donc judicieux, pendant la période de
méditation marchée, de marcher rapidement, au moins pendant un certain temps. Ou
bien de trouver un moyen de faire de Iexercice au cours de la journée, quelque chose qui
augmente votre rythme cardiaque. Cela devrait aider a résoudre le probleme.

28 AVRIL 2025, APRES-MIDI

Questions-réponses

Q : Cher Ajaan, j’ai récemment compris que les cinq khandhas constituent notre ego.
En écoutant Ajaan Sumedho, j’ai découvert I’existence d’une conscience qui existe au-
dela du « moi » classique. J essaie autant que possible de trouver refuge dans cette
conscience inconditionnée. C’est difficile. ] ai du mal & comprendre le but de ces
exercices qui consistent a travailler avec la respiration et les énergies du corps. Tout ce
travail pour développer une conscience du corps, alors que ce que je recherche, ¢’est me
connecter a la conscience qui n’est pas conditionnée, universelle, sans moi et sans mort.
Pardonnez-moi, Ajaan, pour cette question un peu confuse.

R : Il existe de nombreux niveaux des agrégats. Certains d’entre eux sont clairement
visibles, comme dans votre conscience ordinaire, quotidienne. D’autres, plus subtils, ne
sont visibles que lorsque I’esprit est bien concentré. Pour dépasser ces agrégats, vous
devez d’abord concentrer votre esprit, puis dépasser le niveau de conscience dans la
concentration, car celui-ci fait également partie de I’agrégat de la conscience. Ce n’est
qu’alors que vous rencontrerez la conscience qui se trouve en dehors des agrégats.

La conscience de I’éveil et la conscience dont parle Ajaan Sumedho sont deux choses
différentes. La conscience qu’il qualifie d’inconditionnée fait en réalité partie de
I’agrégat de la conscience. C’est une forme tres stable de cette conscience, mais elle



143

comporte tout de méme des conditions et beaucoup de fabrications subtiles, alors que la
conscience éveillée est séparée de tout cela.

On a un jour posé cette question a Ajaan Chah : « Cet état de conscience que vous
appelez le « sachant » est-il la méme chose que la conscience éveillée ? » Il a répondu : «
Non, bien sr que non. » C’est un passage intéressant du livre Still, Flowing Water, dans
un discours intitulé « The Knower». Il s’agit d’une conversation entre Ajaan Chah et
'un de ses étudiants occidentaux, un moine frangais, qui voulait qu’ Ajaan Chah clarifie
ce qu’il disait : « Que voulez-vous dire exactement par ces termes ? » Il semble que
¢’était la premicre fois que quelqu’un posait cette question a Ajaan Chah. Il a fallu un
moine frangais pour le pousser a étre plus précis.

Le fait est que la conscience éveillée n’a rien a voir avec votre conscience ordinaire,
quotidienne. Elle n’a aucune conscience des agrégats, aucune conscience des six sens.
Vous vous souvenez de I’image que je vous ai donnée hier soir, celle du fossé au bord de la
route menant au Grand Canyon ? La conscience qui entoure votre conscience ici méme,
qui semble étre inconditionnée, est comme le fossé au bord de la route. Le véritable sans-
mort est comme le Grand Canyon. C’est donc a vous de décider : voulez-vous vous
contenter du fossé ou voulez-vous voir le Grand Canyon ?

Q : Ajaan, merci. Aujourd’hui, vous avez parlé du sans-mort. Dans cet état de jhana,
vous avez dit qu’il n’y avait plus ni temps ni espace. Je peux comprendre qu’il n’y ait plus
de temps, mais I’absence d’espace me pose un peu plus de problemes. S’il n’y a plus
d’espace, ot réside alors cette conscience pure ? Pourriez-vous étre un peu plus précis et
m’éclairer ?

R : Pour commencer, le sans-mort n’est pas un état de jhana. C’est quelque chose qui
peut étre atteint en décortiquant un état de jhana. Quant au fait qu’il n’y ait pas de
sensation d’espace : le Bouddha a dit que notre sensation d’espace et de localisation
dépend de notre désir. La ol votre désir est focalisé, c’est [a que se trouve votre esprit.
Quand il n’y a plus de désir, il n’y a plus de localisation. Il n’y a ni ici ni la-bas. Vous vous
souvenez, lorsque vous étes arrivé a cet état, que vous aviez le choix entre rester sur place
ou aller ailleurs. « Ici » et « la-bas » sont des concepts qui définissent I’espace. Quand il
n’y a ni ici ni la-bas, alors il n’y a pas d’espace. Quand il n’y a pas d’espace, la conscience
n’a pas besoin de demeurer quelque part.

Cependant, réfléchir a cela ne vous ménera pas la-bas. Focalisez-vous plutét sur la voie
qui y mene. Et faites particuli¢rement attention a I’endroit ot se trouvent vos désirs.
Cette compréhension fera partie de la voie qui vous y ménera.

Q : Ajaan, toutes les méditations doivent-elles avoir un objet ?
R : Oui. Certains états de calme semblent ne pas avoir d’objet, soit parce que vous



144

n’&tes pas trés concentré, soit parce que votre perception de votre concentration n’est
pas tres claire. Essayez donc d’étre trés clair sur la localisation de votre esprit, en gardant
al’esprit qu’il peut s’agir d’une perception de la conscience ou d’une perception du
néant. Le seul type de conscience qui n’a pas d’objet est la conscience éveillée.

L’image du Bouddha est celle d’un rayon de lumiere. Un jour, il a demandé aux
moines : « Supposons qu’il y ait une maison avec une fenétre dans le mur est et un mur a
I’ouest. Le soleil se leve. Lorsque le rayon de soleil traverse la fenétre aIest, ou atterrit-il ?
» « Il atterrit sur le mur ouest. » « S’il n’y a pas de mur ouest, ou atterrit-il ? » « Il
atterrit sur le sol. » « Ets’il n’y a pas de sol, ol atterrit-il ? » « Il atterrit sur I’eau. » «
S’il n’y a pas d’eau, ol atterrit-il ? » « Il n’atterrit pas. » Le rayon de lumiere qui ne se
pose pas est I’image du Bouddha pour la conscience éveillée.

Réfléchissez-y. La nuit, vous regardez le ciel. Il semble sombre, mais il est rempli de
rayons lumineux. La seule raison pour laquelle nous ne voyons pas ces rayons lumineux
est qu’il n’y a rien pour les refléter. Cela ne signifie pas que les rayons ne sont pas la.
C’est simplement qu’ils n’ont nulle part ot se poser.

Q : Mon esprit a tendance a passer plus de temps a travailler sur les blocages qu’a
répandre des sensations agréables dans les parties qui ne sont pas bloquées. Est-ce
normal ? Comment trouver le bon équilibre et quand savoir qu’il est normal de laisser un
blocage tel quel ?

R : Rappelez-vous que lorsque vous travaillez sur des blocages, vous devez avoir
quelque chose de positif pour les surmonter. Dans certains cas, le simple fait de changer
votre perception changera le blocage. Essayez de le voir comme plus perméable et gardez
al’esprit que la respiration précede le blocage. Mais le plus souvent, vous aurez besoin
d’une bonne énergie 4 envoyer a travers le blocage. Essayez donc de rester en contact avec
cette énergie positive, méme lorsque vous travaillez sur les blocages. Si, apres environ cing
minutes, le blocage ne se dissout pas, passez a autre chose. Vous constaterez parfois que
certains blocages ne réagissent tout simplement pas. Dans ce cas, n’essayez pas de les
éliminer. Laissez simplement la bonne énergie les contourner. C’est comme si cette
partie du corps ne vous faisait pas confiance. Montrez-lui donc que vous étes digne de
confiance en la traitant avec douceur. A un moment donné, elle finira peut-étre par se
dissoudre.

Q : Bonjour, Than Ajaan. Lorsque vous avez dit que vos pieds étaient engourdis
depuis 55 ans et que lorsqu’on est jeune, il est bon d’apprendre a son corps a s”asseoir les
jambes croisées, cela m’a motivé A essayer, et j’en suis heureux. Cependant, parfois, cela
me fait vraiment tres mal aux jambes et aux genoux. Maintenant, ils ne sont plus
engourdis. C’est de la douleur pure. Connaissez-vous cette douleur ? Dois-je la supporter



? Va-t-elle disparaitre ? Ou est-il bon d’apprendre a la gérer pendant la méditation « afin
de se préparer a d’autres douleurs qui viendront plus tard » ? En tout cas, lorsque j’ai
cette douleur, je ne suis en aucun cas détendu. Merci beaucoup.

R : Sivous trouvez tres difficile de rester concentré face a la douleur, changez tres
progressivement de position. C’est lorsque [’ esprit est bien concentré que I’on peut le
mieux surmonter la douleur. Ne bougez pas tout de suite. Accordez-vous cing a dix
minutes avec la douleur. Si vous constatez que votre concentration ne s’améliore pas,
changez alors de posture. Gardez également a I’esprit que la douleur au genou est souvent
lide au fait que d’autres muscles du corps ne sont pas correctement détendus. Souvent, les
muscles des cuisses, des hanches ou du dos sont également concernés. Apprenez donc
quelques postures de yoga pour étirer vos jambes et les assouplir, car vous voulez vous
assurer de ne pas endommager vos genoux.

Q : Apres avoir fait quelques essais, il semble que la seule fagon pour moi de respirer
malgré une certaine tension dans le visage et la gorge soit de zoomer et de traiter des
zones plus petites. Ce qui est intéressant, ¢’est que je remarque de nombreux nceuds qui
semblent se contracter involontairement si j’y mets de I’énergie. Que se passe-t-il 2 Dois-
je le laisser faire ? De plus, dois-je surmonter cette tension pour atteindre jhana ?

R : Je vais d’abord répondre 4 la deuxieme question : vous n’avez pas besoin de
surmonter la tension pour atteindre jhana. Vous pouvez considérer que I’énergie
respiratoire agit autour de la tension, sans que vous vous y engagiez. Une autre technique
consiste 4 imaginer que vous prenez un grand couteau et que vous tranchez toutes les
bandes de tension, les coupant en petits morceaux.

Quant aux contractions, elles sont tout 4 fait naturelles. N’essayez pas de les arréter,
mais ne les encouragez pas non plus. Au bout d’un certain temps, elles disparaitront
d’elles-mémes.

Q : Ajaan, dans certains cas j’ai remarqué que vous utilisiez les mots « désir » et «
pensée » comme s’ils étaient presque interchangeables. Les pensées sont-elles
considérées comme une forme de fabrication verbale ou mentale ?

R : Elles sont considérées comme les deux. Et oui, il y a un élément de désir et de
fabrication dans toutes les pensées. Certaines pensées viennent a I’ esprit sans y étre
invitées, auquel cas elles sont en fait le résultat d’anciens désirs. Ce que vous allez en faire
maintenant dépend de vos désirs actuels.

Q : Dong, citta, le mot pali, signifie I’ esprit mais aussi le cceur. Est-ce qu’il englobe
toute la pratique de la méditation ? Est-ce que citta est ce qui contient tout ?
Q : Citta contient toutes vos pensées et toutes vos volontés. Toutes vos pensées

145



146

contiennent des désirs et tous vos désirs ont leurs pensées. Donc, du point de vue du
Canon, il n’y a pas de différence entre ’esprit et le cceur. En méditation, vous entrainez
les deux.

Q : Si une pensée complexe qui semble « mixte » surgit pendant le jhana deux ou
trois, et qu’elle vous emmene plus loin dans la concentration, pouvez-vous en déduire
qu’elle serait également utile en dehors de ce contexte ? De méme, si une pensée vous
éloigne davantage de la concentration, est-elle inefficace ?

R: C’est’une de ces questions ol j’aimerais interroger la personne quil’a posée. De
quel type de pensée mixte parlons-nous ? Si, au cours de la méditation, vous constatez
qu’une pensée vous aide a vous concentrer davantage, elle est efficace dans ce contexte,
mais elle peut ne pas1’étre dans d’autres contextes. De la méme manicre, certaines
pensées vous ¢loignent parfois de la concentration, mais elles sont en fait utiles, selon le
but que vous poursuivez en les ayant — par exemple lorsque vous dirigez une entreprise et
que vous devez réfléchir a certains problemes.

Q : Merci pour cette présentation sur jhana. J’ai encore quelques questions.
Premierement, peut-on entrer tres brievement dans le jhana, puis en sortir et
recommencer plusieurs fois 2 Ou n’est-ce pas encore le premier jhana ? Deuxi¢mement,
le ravissement est-il quelque chose de stable ou peut-il étre éphémere ? Il m’arrive parfois
de ressentir un frisson qui parcourt mon corps comme une vague. Est-ce piti ou
simplement de I’énergie ?

R : Dans le premier cas, I’objet du jhana est quelque chose sur lequel nous nous
sommes focalisés & maintes reprises dans le passé. Ce qui en fait un jhana, c’est lorsque
vous y étes de maniére stable. Pensez 4 I’image d’une flamme stable. En d’autres termes,
lorsque vous faites en sorte qu’une flamme vacillante devienne stable, ce n’est pas comme
si vous aviez emmené la flamme dans un endroit ol vous n’étiez jamais allé auparavant.
Vous réalisez simplement que vous étes maintenant stable. Quant aux sensations de
ravissement, elles sont parfois éphémeéres, que vous soyez en jhana ou non. L’ important
est que vous constatiez que votre concentration est vraiment stable sur I’objet. C’est ce
qui en fait un jhana.

Q : Lorsque je travaille avec la respiration et le corps, mon esprit est habitué a utiliser
des concepts yogiques tels que les chakras et le prana. Ces perceptions sont-elles utiles
dans la méditation ? Ou y a-t-il des inconvénients a utiliser des concepts yogiques dans la
pratique ?

R : Le mot pali pana dans anapanasati est en fait lié au sanskrit prana. Donc,
fondamentalement, nous avons le méme concept. Cela signifie respiration. Quant aux



147

chakras, vous remarquerez que lorsque Ajaan Lee parle des points de repos de la
respiration, beaucoup d’entre eux correspondent aux chakras. Ce sont donc des concepts
qui peuvent étre utiles. Cependant, il y a un concept que nous n’utilisons pas, ¢’est celui
de kundalini. Nous n’essayons pas de faire remonter |’ énergie de la base de la colonne
vertébrale le long de celle-ci. Pour certaines personnes, cela peut étre déstabilisant. Il
suffit d’ouvrir les canaux énergétiques de votre colonne vertébrale et de laisser I’énergie
circuler naturellement et sans heurts.

Q : « Puissé-je étre heureux. » N’est-ce pas conditionné ? Cela ressemble 4 la pensée
positive moderne.

R : Oui, bien siir, c’est conditionné. Vous essayez ici de conditionner votre volonté
pour viser un bonheur inoffensif. De nombreux ajaans asiatiques ont beaucoup de mal &
comprendre pourquoi les Occidentaux ont tant de difficulté a se souhaiter du bien, et en
concluent qu’ils se sentent indignes du bonheur. Mais j’ai constaté qu’avec ’arrivée de la
télévision et d’Internet en Asie, la jeune génération y est confrontée au méme probleme,
car les publicitaires leur disent : « Vous n’étes pas assez bons, vous n’étes pas assez bons,
mais si vous achetez nos produits, vous serez meilleurs. » Cela a un effet néfaste sur
I’attitude des gens envers eux-mémes. Pour contrer cet impact, vous devez donc penser
consciemment : « Puissé-je étre heureux. »

Ensuite, réfléchissez dans le contexte bouddhiste : comment allez-vous étre heureux ?
En étant généreux, en étant vertueux et en méditant. Ainsi, vous ne vous contentez pas
de penser positivement, vous passez également a I’action positive.

Q : Est-il vrai que dans les jhanas, au début ou aprées, nous entendons toujours des
sons et ressentons toujours de la douleur ? Deuxieme question : la douleur constitue-t-
elle un obstacle aI’entrée dans le premier jhana ? Troisi¢éme question : certaines
personnes disent qu’elles peuvent sortir de leur corps pendant la méditation. Est-ce
possible ? Et quel est le rapport avec les jhanas ?

R : Premierement, il est possible d’entendre des sons et de ressentir des douleurs
pendant que vous €tes dans les jhanas, mais cela n’affecte pas I’ esprit. Vous savez que
vous avez mal au genou, mais cela n’affecte pas vraiment votre esprit. Cela devient un
obstacle au jhana si vous vous focalisez sur la douleur, ¢’est pourquoi je vous
recommande de commencer par vous focaliser sur les parties confortables de votre corps.

Quant a quitter votre corps, ne le faites pas. C’est assez dangereux. Premi¢rement,
vous risquez de ne pas pouvoir y revenir. Deuxiémement, lorsque vous étes hors de votre
corps, quelqu’un d’autre peut y entrer. Vous ne voulez ni I’un ni [’autre.

J’ai un disciple qui s’est rendu compte qu’il avait quitté son corps un soir alors qu’il
méditait apres avoir travaillé toute la journée. Il s’ était allongé pour méditer et soudain, il



s’ était retrouvé hors de son corps, au plafond, regardant son corps d’en haut. Sa premiere
pensée a été : « Cool ! » Il s’est alors dit : « Allons dehors. » Il dormait dans le hall
d’ordination du monasteére, mais toutes les fenétres étaient fermées. Dans son état
immatériel, il ne pouvait pas pousser les fenétres pour les ouvrir. Il s’est donc retrouvé de
retour dans son corps.

Le lendemain, il a réessayé, mais avant de s’allonger, il a ouvert les fenétres. Il a quitté
son corps et, alors qu’il s’apprétait a sortir par la fenétre, il a eu une vision d’ Ajaan Lee,
qui lui a dit : « Retourne la-dedans, bon sang ! C’est dangereux dehors. »

Sivous vous rendez compte que vous avez quitté votre corps, la premiere chose a faire
est d’y retourner. Pour cela, pensez aux différents éléments qui composent le corps. Vous
avez le souffle. Vous avez la chaleur, symbolisée par le feu. Vous avez la fraicheur dans le
corps, symbolisée par I’eau. Vous avez la solidité du corps, symbolisée par la terre. Pensez
donc A ces propriétés du corps dans cet ordre — souffle, feu, eau, terre — et cela vous
permettra de rentrer.

Q : Trois questions. La premiére : le quatrieme jhana correspond-il a la dissolution du
corps et de esprit que I’on appelle « onga » dans la tradition birmane ?
Deuxi¢mement, & quel stade sort-on du temps et de ’espace ? Troisiemement, quel jhana
nous permet d’entrer dans le courant ?

R: La carte des états d’esprit utilisée par les Birmans et la carte des quatre jhanas sont
deux cartes différentes. Comme je n’ai jamais pratiqué aucune des méthodes birmanes, je
ne peux pas vraiment répondre a la premiere question.

La réponse aux questions deux et trois est fondamentalement la méme. Atteindre le
premier stade de I’éveil peut se faire en contemplant n’importe lequel des états de jhana.
Apparemment, les personnes qui ont atteint I’éveil en écoutant le Bouddha donner un
discours sur le Dhamma étaient dans le premier jhana. Il faut beaucoup de discernement
pour y parvenir. Il est plus probable que vous atteigniez I’éveil & partir d’un état de
concentration plus profond.

Q : Vendredj, juste avant que nous parlions des jhanas, j’ai vécu une expérience de
méditation trés étrange et particuliere, avec une sensation globale et tres agréable. Je ne
sentais plus les limites de mon corps, qui était comme flou, avec des espaces a I’intérieur,
comme un nuage peu dense. Je ne sentais plus ma respiration. Je ne pouvais plus trouver
d’inspiration ni d’expiration. Cela peut-il correspondre 2 1’un des jhanas ? Et si oui,
qu’aurais-je dii faire ? Comme j’étais trés surpris, je suis sorti de cet état.

Q : Cela pourrait étre plusieurs choses. Lorsque vous vous trouvez dans un état dont
vous n’&tes pas vraiment sQr, revenez a la respiration et au scan corporel. Et essayez d’étre
tres alerte & ce que vous faites, car ¢’est en étant alerte que vous pouvez gagner de

148



149

nouvelles réalisations grice aux jhanas.

Q : Peut-on avoir plusieurs apercus du nibbana et rester au méme stade d’éveil ?
R : Si vous n’obtenez pas plus de discernement, vous continuez simplement a passer
P
par le méme stade d’éveil. Vous ne pouvez donc pas dire : « Un, deux, trois, quatre : je
dois étre un arahant ». Vous devez vraiment développer davantage votre discernement.
&

Q : Apres avoir pratiqué le scan du corps, je m’établis dans la pratique d’anapanasati,
ou je peux rester pendant deux heures et atteindre un trés bon état de samadhi. J”aimerais
savoir comment ou quoi faire a ce stade pour progresser dans ma méditation jusqu’au
niveau des cinq agrégats. Cela fait plusieurs mois que, apres avoir atteint le calme
nécessaire, je dirige mon introspection vers les cinq agrégats. Vous avez dit qu’il fallait
étre ancré dans le corps a travers la pratique. Apres s’ étre ancré dans le corps, étre dans un
bon état de samadhi, que fait-on avec les agrégats ?

R : Vous essayez d’ observer |’ état de concentration autour de la respiration et voyez si
vous pouvez voir lesquels des agrégats participent a cet état de concentration. Les cing
devraient étre présents. La respiration est la forme. La sensation de plaisir est la sensation.
Les perceptions que vous avez de la respiration, du corps et de I’esprit sont des
perceptions. Votre intention de rester 1a serait une fabrication. Et puis vous avez la
conscience, qui est consciente de toutes ces choses. Pouvez-vous voir cela comme des
actions individuelles ? Si vous ne le pouvez pas, revenez simplement a la concentration. Si
vous le pouvez, essayez de développer cette capacité encore davantage.

Q : Comment enseigner la méditation aux enfants ? A quel A4ge commencer ?

R : Vous pouvez commencer avec un enfant vers quatre ou cinq ans. Enseignez-lui
d’abord les pensées de metta. Chaque soir, avant que I’enfant aille se coucher, demandez-
lui d’envoyer des pensées de bienveillance a lui-méme, a ses parents, a ses fréres et sceurs,
a ses grands-parents, au chien et au chat, et & ses amis.

Quand I"enfant a environ sept ans, vous pouvez lui enseigner la méditation sur la
respiration. Demandez-lui simplement de suivre les sensations de la respiration partout
ot il les ressent dans son corps. S’il a la sensation d’une lumiere, demandez-lui de se
focaliser dessus. Assurez-vous qu’elle est blanche, tout en maintenant son attention sur la
respiration, puis laissez cette lumiére entrer dans son corps. Les enfants ont tendance a
ressentir la lumiére plus souvent que les adultes.

Q : La deuxieme question concernait I’enseignement de la musique 4 un enfant. La
personne qui posait la question semblait craindre que cela ne rende I’enfant attaché a la
sensualité.



R : Que vous leur enseigniez ou non, les enfants vont s’attacher 4 la sensualité. Ce que
vous voulez faire, ¢’est enseigner un savoir-faire a I’enfant, car ’apprentissage d’un
savoir-faire manuel ou artistique enseigne de nombreux traits de caractere nécessaires a la
maitrise des techniques de méditation. Et, en fait, la musique est I’'une des meilleures
compétences a développer. Il n’est pas nécessairement vrai qu’un enfant qui apprend a
jouer d’un instrument de musique sera attaché a la sensualité pour le reste de sa vie. Bon
nombre de moines de notre monastére étaient musiciens, y compris les deux assis devant
vous. Nous avons également deux anciens graphistes. Souvent, la maitrise d’un savoir-
faire comme celui-ci leur donne envie d’en développer d’autres plus intéressants. L’un
des moines qui était musicien s’est rendu compte que s’il restait musicien, il passerait le
reste de sa vie a jouer de la musique, mais pas nécessairement celle qu’il voulait jouer.
Cela a fait naitre en lui un fort sentiment de désillusion. Et maintenant, il est moine.

28 AVRIL 2025, SOIR

Soi ¢ Mondes sur la Voie

Le Bouddha a enseigné que notre soi est une construction mentale. Certaines
personnes n’aiment pas entendre cela, surtout lorsqu’elles apprennent que le Bouddha
enseigne également le « pas-soi ». On pourrait croire qu’il cherche 4 anéantir notre
sentiment d’identité, en affirmant qu’il n’est rien d’autre qu’une fiction néfaste. Mais
en réalité, il souhaite que nous utilisions notre soi comme un élément important de la
voie. Apres tout, nous devons désirer la voie pour la suivre, et partout ou il y a un désir, il
y a une perception du monde dans lequel ce désir peut étre satisfait, et une perception de
notre soi agissant dans ce monde. C’est la nature du devenir.

Donc, lorsqu’il dit que le soi est une construction, il dit que nous I’avons peut-étre
construit de maniére malhabile dans le passé, mais que nous pouvons apprendre a
construire un soi habile comme stratégie pour atteindre le bonheur, pour atteindre ce
que nous désirons avant tout : la fin de la souffrance.

Alors que nous suivons la voie, il recommande que nous créions un soi capable de la
suivre, pour finalement nous amener a un point ot nous n’avons plus besoin de ce soi. Il
a rempli son role. Et comme I’a dit un jour Ajaan Suwat, une fois que vous avez atteint le
bonheur ultime, vous ne vous posez plus la question « Qui fait I”expérience de ce
bonheur ? ». Il n’y a plus besoin de se le demander. Le bonheur est si satisfaisant et
intense. Méme ceux qui reviennent de leur premiére expérience du sans-mort ont une
forte conscience de I'intensité de ce bonheur. Et comme I’a dit Ajaan Fuang, une fois que
vous revenez de cette expérience, vous réalisez a quel point I’expérience des six sens est

150



151

stressante, méme dans les plaisirs des sens.

Ainsi, lorsque le Bouddha dit « pas-soi », il ne nous dit pas de rejeter quelque chose
qui a de la valeur. Il dit en substance : « Apprenez a créer un meilleur soi, un soi si bon
qu’il vous ménera finalement a un bonheur ot vous n’aurez plus besoin de I’ utiliser. »

On entend parfois dire que si vous pensez que vous suivez la voie, c’est une vue
erronée, que vous devriez considérer la voie comme se développant d’elle-méme. Mais
comment cela peut-il étre vrai ? Si ¢’est vrai, alors le Bouddha avait une vue erronée, car il
parlait souvent du role d’une saine perception de soi dans le développement de la voie.
M¢éme lorsqu’il enseigne le pas-soi, il vous dit d’avoir confiance dans le fait que vous
tirerez profit de suivre cet enseignement. Comme il I’a dit un jour aux moines : « Tout
ce qui ne vous appartient pas, abandonnez-le. Cela sera pour votre bien-étre et votre
bonheur a long terme. »

Comme nous |’avons dit le premier soir de la retraite, la voie n’est pas un
champignon qui pousse tout seul dans la forét. Ce n’est pas une voie qui consiste
simplement a lAcher prise. Elle nécessite de développer des qualités habiles, et ces qualités
ne se développent pas toutes seules.

Pour que la pratique soit couronnée de succes, vous devez suivre le programme en
cing étapes du Bouddha pour évaluer les désirs. Vous vous en souvenez peut-étre : voir
I’origine, voir la disparition, voir I"attrait, voir les inconvénients et trouver
I’échappatoire. Ces étapes exigent a leur tour que vous développiez un soi fort et sain,
capable de défendre le désir de mettre fin a la souffrance afin de vaincre vos anciens soi et
les désirs qui y sont associés et qui pourraient vous barrer la route. Vous éprouvez peut-
étre une certaine affection pour ces anciens soi. Mais lorsque vous verrez qu’ils vous
imposent en réalité des limites, vous serez plus disposé a les mettre de coté.

Ce soir, j’aimerais donc vous parler de ce que dit le Bouddha sur la mani¢re de
développer une conscience saine de soi sur la voie qui vous permet de sentir que vous étes
capable de bien plus que vous ne le pensez, et que vous apprécierez les résultats de cette
voie plus que vous ne pouvez I’imaginer. Je voudrais notamment examiner les themes
que nous avons abordés jusqu’a présent — les quatre déterminations, les désirs du noble
octuple sentier, les quatre bases du succes et les six objets de délectation — afin de voir
comment ils peuvent vous aider & développer un soi fort, capable de mener a bien le désir
global de mettre fin 4 la souffrance.

Il est vrai que parler de créer un nouveau soi peut sembler artificiel, mais rappelez-
vous que votre soi actuel est déja une construction — en fait, de nombreuses
constructions issues de vos nombreuses vieilles habitudes. Ce sont les habitudes que vous
avez développées dans I’ignorance au cours de nombreuses vies, et les résultats ont été
pour le moins mitigés. Il est possible de développer de nouvelles habitudes, méme quand
on est 4gé. En anglais, nous avons un vieux dicton qui dit : « On ne peut pas apprendre



de nouveaux tours & un vieux chien », mais vous n’étes pas un chien. Comme aiment a le
dire les ajaans thailandais : « Tant que vous respirez, vous pouvez encore développer de
nouvelles compétences dans votre esprit ». Et comme le dit le Bouddha : « Se définir,
c’est se limiter ». Alors pourquoi s’accrocher & une image de soi qui limite votre capacité
a mettre fin 4 la souffrance ?

Notez qu’en vous recommandant de développer de nouvelles habitudes, le Bouddha
ne vous suggere pas de remplacer une définition de vous-méme par une autre, car cela
pourrait également étre limitatif. Il vous recommande plut6t de vous identifier 4 des
habitudes habiles. En d’autres termes, il souhaite que vous vous préoccupiez moins de ce
que vous ézes et davantage de ce que vous pouvez faire : les habitudes habiles que vous
pouvez développer.

Comme vous vous en souvenez, nous avons également parlé des trois roles principaux
que votre perception de vous-méme joue dans la promotion de tout désir : ’agent, le
consommateur et le commentateur. Le consommateur est la partie de vous qui dit : «
C’est ce que je veux ». L agent est la partie qui ressent : « Je peux agir pour y parvenir ».
Et le commentateur commente en permanence la fagon dont les deux autres soi s’en
sortent. Le désir de mettre fin a la souffrance exige que vous entrainiez chacun de ces soi
afin qu’ils puissent réellement vous aider a réaliser ce désir. Lorsque vous entrainez les
trois 4 I’aide des lecons que vous avez apprises a travers les quatre déterminations, le
noble octuple sentier, les bases du succes et les six objets de délectation, ils seront a la
hauteur de la tache.

Dans tous les cas, vous devez vous rappeler que lorsque vous entrainez vos différents
soi, vous assumez en fait leurs roles lorsqu’ils communiquent entre eux. Vous devez donc
utiliser les principes de la parole juste dans tous les cas : vous voulez vous dire & vous-
méme — ou a vous-mémes — des choses qui sont vraies, bénéfiques et opportunes. Cela
contribue 4 intégrer votre conversation intérieure au noble octuple sentier. La maniere
dont ces principes s appliqueront dans la pratique dépendra du soi auquel vous vous
adressez.

N’oubliez pas non plus que chaque soi fonctionne comme faisant partie d’un état de
devenir, et que les états de devenir se forment autour des désirs. Cela signifie que vos
différents soi sont définis par les désirs qui se trouvent en leur cceur. Si vous voulez qu’ils
menent au bonheur supréme, ils doivent tous étre informés par les désirs exprimés dans
les quatre déterminations. Autrement dit, vous devez vous identifier au désir primordial
exprimé dans ces déterminations. Votre soi en tant que consommateur doit viser les
déterminations exprimées comme caractéristiques de |’ objectif, ce qui signifie viser la
plus noble vérité et le calme, ¢’ est-a-dire la vérité et le calme du déliement. Si cela vous
semble trop lointain, alors, au minimum, soyez suffisamment perspicace pour viser le
bien-étre et le bonheur a long terme. Quant 4 votre soi en tant qu’agent, il devrait étre

152



153

défini autour des quatre déterminations exprimées comme des moyens pour atteindre le
but : ne pas négliger le discernement, protéger la vérité, se consacrer au renoncement et
s’entrainer uniquement pour atteindre le calme.

Ce sont la les principes généraux. Voyons maintenant comment ils s’appliquent en
détail.

o Tout d’abord, votre soi en tant qu’agent : le Canon recommande que vous ayez
confiance dans le fait que vous étes capable de suivre la voie, que vous étes responsable de
vos actions et que vos actions peuvent faire la différence entre la souffrance et ’absence
de souffrance. En d’autres termes, vous étes compétent pour suivre la voie et vous devez
développer votre confiance en vos capacités a la pratiquer. Le vénérable Ananda a un jour
recommandé a une nonne d’adopter cette attitude et de se dire : « Il y a ceux qui ont
atteint I’éveil. Ce sont des étres humains. Je suis un étre humain. S’ils peuvent le faire,
pourquoi pas moi ? »

Et vous apprenez a étre fier de développer de nouveaux savoir-faire.

Il existe deux types de fierté. Il y a la fierté saine, qui consiste & vous comparer a vous-
méme en termes de votre situation actuelle par rapport a celle dans laquelle vous vous
trouviez avant de commencer a pratiquer. Vous pouvez également vous comparer aux
autres si votre motivation est de voir ce que vous pouvez apprendre d’eux. Dans ce cas,
votre sentiment de fierté est sain dans la mesure ol vous étes fier de vos progres et de
votre volonté constante d’apprendre comment vous améliorer davantage. La fierté
malsaine consiste & vous comparer aux autres pour voir si vous étes meilleur qu’eux.
C’est donc la fierté saine que vous devez viser.

Pour abandonner la fierté malsaine, rappelez-vous que parmi les quatre résolutions,
vous vous entrainez a renoncer a la fierté qui vous empéche d’avancer. Et vous apprenez
des quatre bases du succes que vous devez vous engager dans la pratique par votre désir,
votre persévérance et votre intention.

Vous devez également comprendre que toute compétence s’accompagne de
responsabilités. Vous pouvez causer un grand tort 2 vous-méme et aux autres, non
seulement dans cette vie, mais aussi dans les vies a venir. Il y a un passage dans le
Dhammapada qui souligne ce point. « Quoi qu’un ennemi puisse faire a un ennemi, ou
un adversaire a un adversaire, un esprit mal orienté peut vous faire encore pire. Quoi
qu’une mere, un pére ou un autre parent puisse faire pour vous, un esprit bien orienté
peut vous apporter encore plus. » C’est pourquoi le Bouddha vous demande de
développer deux qualités dans votre perception de vous-méme en tant qu’agent : la
componction et la vigilance.

La componction est essentiellement la crainte de causer du tort & soi-méme et aux
autres. Il s’agit d’une crainte habile, qui s’accompagne d’un sentiment de puissance.
Vous avez ce sentiment de pouvoir et vous voulez bien ' utiliser.



La vigilance est similaire. Vous réalisez qu’il existe des dangers, en particulier ceux liés
a ce que vous pourriez faire de mani¢re malhabile. Mais la vigilance contient également
un élément d’espoir : si vous étes vigilant et prudent, vous pouvez éviter de faire du mal
et créer le bonheur.

Voila pour votre soi en tant qu’agent.

Vous vous souvenez également que le devenir comprend non seulement le soi en tant
qu’agent, mais aussi le monde dans lequel I’agent fonctionne, et que vous créez une
certaine vision du monde par les choses que vous désirez. Ainsi, si vous vous concentrez
sur les meilleures choses a désirer, cela vous place dans un monde meilleur. Autrement
dit, si vous ne pensez qu’a’argent que vous pouvez gagner, vous vous retrouvez dans un
monde ot il n’y a que des gens qui veulent gagner de I’argent : soit ce sont les personnes
avec lesquelles vous vous associez réellement, soit ¢’est ainsi que vous voyez les gens en
général. Si vous voulez trouver la fin de la souffrance, vous vous retrouvez a vous associer
avec des personnes de plus en plus honorables.

Essayez donc de garder a I’esprit ce pouvoir : vous créez votre perception de vous-
méme et vous créez également votre perception du monde dans lequel vous vivez. Et
n’oubliez pas que la meilleure utilisation de ce pouvoir est de comprendre les processus
qui menent au devenir, afin de pouvoir les orienter dans la bonne direction et finalement
vous libérer par la dépassion.

o Cela est directement lié 4 votre soi en tant que consommateur. Vous voulez avoir
des normes élevées pour le bonheur que vous visez. Ne vous contentez pas de désirs qui
abaissent votre esprit & un niveau inférieur. Au minimum, efforcez-vous de pouvoir
continuer a pratiquer le Dhamma, maintenant et jusqu’a la fin de cette vie, lorsque des
choix s’ offriront a vous.

Il'y a de nombreuses années, j’ai été électrocuté et j’ai failli mourir. La premiere
pensée qui m’est venue a I’esprit a été : « Je vais mourir a cause de ma propre stupidité.
» Je n’avais pas vérifié la prise. La pensée suivante qui m’est venue a 'esprit a été : « Je
ne peux pas avoir ces pensées maintenant si je suis en train de mourir. Je sais méditer. Je
devrais utiliser ma méditation. » Puis, ¢’était comme si toute une série de portes
apparaissaient devant moi. ] ai jeté quelques coups d’ceil a 'intérieur des portes, et
¢’était comme s’il y avait un monde séparé derri¢re chacune d’elles. Je me suis dit : « Je
ne veux franchir aucune de ces portes, merci. » Et 4 ce moment-13, le courant électrique
s est arrété. Ce que j’ai appris de cette expérience, ¢’est qu’a la mort, des options
s’ offrent & vous, en fonction de votre kamma passé. Vous devez faire attention aux
options que vous choisissez.

Des années plus tard, un film que j’ai vu m’a rappelé cet incident. J*étais sur un vol
direct de Bangkok a Los Angeles, et un enfant était assis dans le siege devant moi. Il avait
tous les films L ’Age de glace, i’ ai donc pu tous les voir. L’une des meilleures scenes se

154



trouve dans le deuxieme film. Les personnages dérivent dans une nuit sombre et
brumeuse. Soudain, des lumieres apparaissent, ils se dirigent donc vers elles. Et 13, dans la
lumiere, se trouvent de tres belles sirénes et tritons. Ils sont tres attirants, et tous les
personnages les regardent avec des yeux réveurs. Mais ensuite, en regardant ces sirénes et
ces tritons de plus pres, on remarque des décrochages dans I’image. Et dans ces
décrochages, on apercoit des crocs. Des piranhas.

Soyez donc tres prudents lorsque des alternatives vous apparaissent au moment de
votre mort. Ne vous laissez pas séduire par les sirénes et les tritons. Ils pourraient avoir
des crocs. Décidez simplement que vous voulez aller dans un endroit ol vous pourrez
pratiquer le Dhamma.

La question a été posée au cours de la retraite : « Cela signifie-t-il le monde humain ?
» Cela pourrait étre le monde humain ou le monde des devas, car il existe des devas qui
peuvent pratiquer. Un soir Ajaan Suwat est venu dans la hall de méditation du
monasteére. Un groupe de visiteurs de Bangkok était assis et discutait. Et tout a coup, il
leur a dit : « N’ayez pas |’aspiration de revenir dans le monde humain, car dans un
avenir proche, le monde humain ne sera pas un bon endroit ot vivre. » Quand un ajaan
dit quelque chose comme ¢a a I'improviste, les gens écoutent. Idéalement, lorsque vous
mourez, vous voulez vous délecter de I’isolement, vous délecter de la non-affliction et de
la non-objectivation, comme nous I’avons dit I’autre soir. A tout le moins, délectez-vous
du Dhamma, en abandonnant les qualités malhabiles et en développant les qualités
habiles.

Rappelez-vous que ces choses sont possibles et que si vous avez sati et que vous étes
alerte au moment de la mort, vous pouvez réellement vous engager 4 abandonner et a
développer jusqu’a ce moment et au-dela. Vous devez garder ces possibilités a I’ esprit, car
la souffrance provient d’une perception limitée de vos possibilités. La souffrance est
’agrippement, I’agrippement est une addiction, et une lecon que j’ai apprise en cotoyant
des personnes souffrant d’addiction est qu’elles ont un manque cruel d’imagination.
Vous ne voyez pas la fin de la souffrance comme possible ou, si elle I’est, vous ne pouvez
pas vous imaginer y parvenir.

o Pour corriger ces attitudes, il faut entrainer votre soi en tant que commentateur.
Vous devez lui faire prendre deux habitudes.

La premicre est que vous voulez que le commentateur soit fondamentalement
positif : utile et encourageant tout au long de la voie. Souvenez-vous du style
d’enseignement du Bouddha. Il exhortait, stimulait et encourageait ses auditeurs. Et
fondamentalement, il exhortait, stimulait et encourageait ses auditeurs a se réjouir
d’abandonner les attitudes malhabiles et 4 se réjouir de développer des attitudes habiles.

Voici quelques exemples tirés du Canon :

En termes d’exhortation, lorsque le Bouddha disait a ses auditeurs comment se parler

155



156

a eux-mémes, il suivait un schéma. Il disait : « Entrainez-vous de cette maniére », puis il
vous disait comment vous parler 2 vous-méme pour vous entrainer — comme lorsqu’il
exhortait son fils, Rahula, 4 s’entrainer en se disant « Je ne dirai pas de mensonges
délibérés, méme pour faire rire ».

En ce qui concerne la stimulation, le Bouddha encourageait ses auditeurs a étre
comme des soldats, comme des chevaux et des éléphants bien dressés, ou comme des
artisans habiles.

En termes d’encouragement, souvenez-vous de son tout premier discours sur le
Dhamma : avant de prononcer son discours, il a dit a ses auditeurs, les cing freres : «
Ecoutez, j’ai trouvé le sans-mort. Quand je vous Ienseignerai, vous pourrez le trouver
vous aussi. » Cela les a incités a écouter attentivement I’ enseignement avec I’attitude
qu’ils pouvaient identifier dans leur esprit ce dont il parlait et mettre en pratique ce qu’il
leur disait de faire.

Pour ce qui est de la tradition de la forét, il faut se rappeler que les ajaans venaient de
familles situées tout en bas de I’échelle sociale en Thailande. Ainsi, dans beaucoup des
enseignements que vous entendez de la part des ajaans, ils disent : « Vous étes un étre
humain, vous avez ce qu’il faut. » Cela ne s’adresse pas seulement aux moines, mais aussi
aux femmes et aux hommes laics. Tout ce dont vous avez besoin, ¢’est d’un corps
humain et d’un esprit humain, et ¢’est ce que vous avez. C’est grice a cet encouragement
que nous avons aujourd’hui la tradition de la forét.

Voila donc la premiére approche pour former votre commentateur : I’entrainer a étre
positif.

La deuxi¢me consiste a I’entrainer a étre compatissant. Cela nécessite du
discernement, soit dans son role de détermination, soit comme |'une des bases du succes.
Cela signifie, d’une part, adopter une vision a long terme, en réalisant que vous devez étre
compréhensif a1’égard de vos écarts occasionnels. Il y aura des moments ot vous ne ferez
pas de votre mieux, et votre commentateur doit le comprendre.

Mais le commentateur doit également vous imposer des normes élevées. Pensez aux
meilleurs professeurs que vous avez eus a I’ école, ceux qui ont tiré le meilleur de vous en
vous imposant des normes élevées. Ce sont eux qui vous ont le plus appris, et ce sont eux
dont vous avez le plus bénéficié, méme si vous ne les aimiez peut-étre pas a1’époque.
Alors, réjouissez-vous de ce que vous savez bien faire et continuez a vous entrainer. La
encore, vous devez prendre plaisir 2 abandonner et & développer. Selon les instructions
du Bouddha a Rahula, vous devriez développer une honte saine lorsque vous dérapez sur
la voie, et une fierté saine lorsque vous progressez dans votre pratique.

Le Bouddha a dit que le secret de son éveil était son insatisfaction vis-a-vis de ses
qualités habiles. En d’autres termes, tant qu’il n’avait pas atteint la fin de la souffrance, il
ne s’arréterait pas. Cela peut sembler en contradiction avec I’idée que vous devriez étre



fier et heureux du bien que vous avez fait, mais en réalité, le Bouddha a dit que vous
devriez également étre fier de votre désir d’apprendre davantage. C’est ce que signifie se
délecter du Dhamma, du développement et de ’abandon de la maniere la plus
productive possible. Vous vous réjouissez de vos progres, mais vous n’étes pas satisfait
tant que vous n’avez pas atteint votre but.

Lorsque votre soi en tant que commentateur a été formé de cette maniere, il est apte a
suivre habilement le programme en cinq étapes du Bouddha pour effectuer une analyse
colits-bénéfices de vos désirs, en particulier en comparant leur attrait et leurs
inconvénients. Ces réflexions modifient I’équilibre des pouvoirs entre Iattrait et les
inconvénients, car vous avez une perception élargie des possibilités de bien ou de mal que
vous pouvez accomplir. Pour le bien, vous réalisez qu’il est possible de mettre finala
souffrance. Pour le mal, vous réalisez que continuer dans le sarhsara pourrait étre un long
et pénible calvaire. Votre détermination a développer le discernement vous incite a
considérer les choses sur le long terme et a rechercher le meilleur bonheur possible.

Alors, que voulez-vous que fasse ce commentateur ? Tout d’abord, vous voulez qu’il
soit sensible 4 |’ origine de ce qui surgit dans Iesprit afin que vous puissiez reconnaitre les
états d’esprit auxquels vous pouvez vous fier et ceux auxquels vous ne pouvez pas vous
fier. Vous voulez également que ce commentateur soit sensible a la disparition. Cela vous
enseigne deux lecons. D une part, vous réalisez que vos kilesas ne sont pas aussi
monolithiques qu’ils le semblent. D’autre part, vous réalisez que lorsque de bonnes
choses apparaissent et disparaissent, vous devez étre vigilant, vous devez agir selon vos
intentions habiles tant qu’elles sont présentes, car elles ne seront peut-étre pas toujours
la.

Quant 4 I’attrait, vous voulez étre trés sensible aux conséquences a long terme d’avoir
choisi I’alternative la plus habile, en apprenant a trouver de la joie méme dans les petits
actes de bonté. Comme I’a dit le Bouddha : « N’ayez pas peur des actes de bonté. Cest
un autre mot pour désigner le bonheur. » Et vous voulez que votre commentateur
apprécie la joie de la concentration.

Dans le méme temps, vous voulez garder a Iesprit la perspective qui découle de la
croyance en la capacité de I’esprit & survivre a la mort du corps. Et vous voulez surtout
voir la futilité de ne rechercher que les plaisirs sensuels. Vous ne manquez rien de
vraiment précieux si vous ne les obtenez pas. Comme I’a dit un jour le Bouddha, si vous
voyez une personne dotée de tous les plaisirs sensuels possibles, rappelez-vous que vous
avez déja connu cela, et qu’il n’y a donc pas lieu d’étre jaloux ou envieux. Et comme I’a
dit un jour Ajaan Fuang, si vous désirez ardemment certains plaisirs sensuels, c’est le
signe que vous les avez connus dans une vie antérieure et qu’ils vous manquent vraiment
dans cette vie-ci. Il a ajouté que si vous y réfléchissez quelques minutes, vous vous rendrez
compte que si vous les obtenez & nouveau, vous les perdrez & nouveau. Alors pourquoi les

157



poursuivre ?

Quant 4 apprendre a votre commentateur a rechercher les inconvénients, essayez de
mesurer le résultat escompté d’un désir particulier par rapport aux plaisirs de la
concentration et d’un esprit stable, mais aussi en termes de la troisi¢me noble vérité : il y
aune cessation de la souffrance et ¢’est le bonheur supréme. En particulier, voyez les
inconvénients de rechercher des plaisirs qui nécessiteraient d’agir contre les préceptes.

Quant 4 étre sensible a I"échappatoire, apprenez a voir le calme comme une bonne
chose et soyez prét a mettre de c6té vos obsessions enfantines. Rappelez-vous que le
plaisir de la dépassion est un bonheur qui ne repose pas sur des fictions, mais sur des
réalités. Autrement dit, vous n’avez pas besoin de vous raconter des histoires sur vos
plaisirs, en particulier sur la joie de nibbana, car cela ne nécessite aucune délectation.

Lorsque vous avez entrainé les trois types de soi — en tant qu’agent, consommateur et
commentateur — conformément a ces désirs habiles du noble octuple sentier, aux quatre
bases du succes, aux quatre déterminations et aux six objets de délectation, ils deviennent
une aide sur la voie de I’éveil. Et lorsque vous avez accompli ce travail, vous pouvez les
laisser partir — non pas avec un sentiment de haine névrotique envers vous-méme, mais
avec un sentiment de gratitude.

Vous connaissez probablement I’image du radeau. Vous étes de ce coté de la riviere,
qui est dangereux. Vous voulez atteindre I’ autre coté, ol vous serez en sécurité. Il n’y a
pas de yacht nibbana pour venir vous chercher, vous devez donc fabriquer un radeau. Et
comment fabrique-t-on un radeau ? Vous prenez les brindilles et les branches de ce coté
de la riviere et vous les liez pour former un radeau. Puis, en vous appuyant sur le radeau,
en pagayant avec vos pieds et en nageant avec vos mains, vous traversez la riviere. En
d’autres termes, vous vous accrochez 4 la voie et vous faites un effort. Lorsque vous
arrivez de I’autre c6té, vous pouvez lacher le radeau. Alors, comme I’a dit le Bouddha,
vous ne le portez pas sur votre téte ou sur votre dos. Vous le laissez de coté. Mais il a
ajouté que vous le faites avec un sentiment de gratitude. Vous ne le jetez pas simplement.
Vous vous dites : « Ce radeau m’a été tres utile ! » Mais maintenant, il est temps de
’abandonner.

Il en va de méme pour votre soi sur la voie. Il est constitué des agrégats de ce coté de la
rivi¢re dont nous avons parlé ce matin : les cinq agrégats et les trois types de fabrication.
Vous I'utilisez ensuite pour traverser. Lorsque vous voyez que vous n’avez plus besoin de
ces fabrications, vous pouvez les abandonner, mais avec un sentiment de gratitude.

L’un des problemes que nous avons constaté chez beaucoup de personnes qui
viennent au bouddhisme est qu’elles entendent que le Bouddha enseigne qu’il n’y a pas
de soi, et qu’elles devraient donc se débarrasser de leur soi. Certaines d’entre elles, étant
occidentales, se détestent déja, et elles prennent cela comme une justification pour se
rejeter elles-mémes. Mais ce n’est pas ce qu’enseignait le Bouddha. Vous vous entrainez

158



— vous entrainer vos soi — a étre plus habiles. Lorsque vient le moment de laisser de coté
tout sentiment de soi, vous le faites avec gratitude. Il n’y a plus de haine. Vous voyez que
cela a été utile, mais que cela a ses limites.

Voici donc quelques-unes des fagons dont la perspective élargie offerte par
I’enseignement du Bouddha peut changer I’équilibre des forces dans votre esprit, en
particulier lorsqu’il s”agit d’analyser les colits et les bénéfices afin de déterminer quels
désirs méritent d’étre poursuivis et lesquels ne le méritent pas. Grace a cette perspective
élargie, vous serez plus enclin a vouloir suivre les désirs qui sont en accord avec la voie.

La discussion de ce soir a porté sur cette question en termes généraux. Demain soir,
j’aimerais approfondir cette question en me concentrant sur un cas spécifique : les désirs
que vous devez cultiver afin de pratiquer les brahma-viharas, ces attitudes sublimes de
bienveillance illimitée, de compassion illimitée, de joie empathique illimitée et
d’équanimité illimitée.

Alors que la retraite touche a sa fin, nous aimerions vous dire : « Ne pensez pas a la
fin de la retraite, ne vous concentrez pas sur ce qui va se passer aprés », mais vous ne
pourrez pas vous en empécher. Nous allons donc parler des attitudes que vous devez
adopter dans le monde. C’est un monde fou, mais ces attitudes vous aideront a y
survivre. Et pas seulement a survivre, mais aussi a vous épanouir intérieurement.

29 AVRIL 2025, MATIN

Acceptation ¢ contentement

On patle tellement de la maniére dont le bouddhisme enseigne I’acceptation qu’il est
surprenant de constater, en lisant le Canon pali, qu’a part accepter les invitations, il n’y a
que quatre choses que le Bouddha vous demande d’accepter. Et il y a deux choses qu’il
dit de ne pas accepter qui, méme si elles ne sont que deux, couvrent un territoire
beaucoup plus vaste.

Il vous demande d’accepter le fait que :

e premicrement, il y aura de la douleur dans la vie ;

o deuxiemement, il y aura des gens qui diront des choses blessantes et nuisibles ;

o troisi¢mement, lorsque vous avez commis une erreur dans le passé, vous devez
accepter le fait que ¢’était une erreur ; et

e quatritmement, lorsqu’une personne est décédée, vous devez accepter le fait qu’elle
est morte.

Dans chacun de ces cas, le Bouddha ne vous demande pas simplement de supporter la

159



souffrance qui découle de I’acceptation de ces choses. Il vous donne des outils pour que
vous n’ayez pas a en souffrir.

e Comme nous I’avons mentionné dans |’enseignement sur la douleur, le Bouddha
recommande de développer des sensations de plaisir par la concentration, de devenir
sensible a I’effet des sensations sur I’ esprit a travers la fagon dont vous percevez la
douleur, et de pouvoir calmer cet effet en changeant vos perceptions. Nous en avons déja
discuté en détail, je me contenterai donc de le mentionner ici.

o Cela nous améne au sujet suivant, qui concerne les paroles douloureuses et
blessantes. Le Bouddha vous invite a réfléchir au fait qu’il existe de nombreux types de
paroles dans le monde humain : vraies et fausses, utiles et inutiles, prononcées avec
bienveillance ou avec haine. Telle est la nature de la parole humaine. Ainsi, lorsque vous
étes victime de paroles fausses, malveillantes et inutiles, vous devez vous rappeler que
c’est normal. Il n’y a rien d’inhabituel 4 cela. Si vous voulez n’entendre que des paroles
vraies, utiles et prononcées avec de bonnes intentions, vous n’étes pas dans le bon
monde.

Autrement dit, il vous invite & dépersonnaliser la parole. Vous pouvez avoir
I'impression d’étre victime de ce type de paroles, mais vous devez réaliser qu’elles sont
omniprésentes. Cela aide a atténuer le sentiment d’étre pris pour cible pour quelque
chose d’extraordinairement mauvais.

Et vous devriez continuer 4 avoir de la bienveillance envers les personnes qui tiennent
ces propos, quoi qu’elles disent. Pour vous aider 4 y parvenir, le Bouddha vous
recommande de garder a I’esprit certaines perceptions destinées a vous rappeler que votre
bienveillance peut étre bien plus grande que le mal que ces personnes peuvent vous faire.

L’une de ces perceptions est que votre bienveillance est comme la terre. Un homme
arrive avec une pelle et une pioche, et il veut que la terre soit sans terre. Il creuse donc ici,
creuse la ; crache ici, crache 14 ; urine ici, urine [3, en disant : « Sois sans terre, sois sans
terre. » Mais la terre ne sera jamais sans terre a cause de ces efforts dérisoires. En d’autres
termes, ayez le sentiment que votre bienveillance est vraiment grande, bien plus grande
que tout ce que les autres peuvent vous faire.

Une autre image est celle du Gange, qui est large et imposant. Quelqu’un arrive avec
une torche et essaie de briler le fleuve. Tant que le fleuve n’est pas pollué, il ne peut pas
étre incendié. Ayez donc le sentiment que votre bienveillance est vaste et humide. Rien
ne peut Iincendier.

Une autre bonne image est de voir votre bienveillance comme I’ espace. Les gens
peuvent essayer d’écrire des mots dans |’ espace, mais les mots ne collent pas, cariln’y a
pas de surface a laquelle ils peuvent adhérer. Essayez de faire en sorte que les mots que les
autres prononcent ne collent pas a votre esprit.

Travaillez a développer ces perceptions de votre bienveillance : que votre

160



161

bienveillance est aussi grande, aussi ininflammable, et n’ offre aucune surface a laquelle
quoi que ce soit puisse adhérer. Cela rend beaucoup plus facile de supporter les efforts
des autres pour vous blesser avec leurs paroles.

Rappelez-vous également I’image donnée par le Bouddha des bandits qui essaient de
vous couper en morceaux avec une scie : méme dans un cas comme celui-13, il vous
demanderait de cultiver la bienveillance a leur égard. Comme il le dit : « Sivous gardez
cette image a ’esprit, y a-t-il des mots que vous ne pourriez pas supporter ? »

Il existe une autre image donnée par le Vénérable Sariputta pour aider a
dépersonnaliser les paroles malveillantes : lorsque quelqu’un vous dit quelque chose de
désagréable, dites-vous simplement : « Un son désagréable est entré en contact avec mon
oreille. Lorsque le contact s’arréte, le son s’arréte. » Et vous en restez la. Notre probleme
est que nous n’en restons pas la. Nous le laissons nous pénétrer et nous nous en servons
pour nous poignarder. La question est donc : « A qui la faute ? » Le son s’est arrété il y a
un moment, mais ¢’est vous qui continuez a vous poignarder avec. L’astuce consiste
simplement a laisser ces sons s”arréter a ’oreille et s’ éteindre. Puis dites-vous : « Jai
appris quelque chose sur cette personne. » Ce n’est peut-étre pas ce que vous vouliez
apprendre, mais I’ important est que vous ne vous blessiez pas avec leurs mots.

Voila donc quelques-unes des techniques que le Bouddha vous propose pour faire
face aux paroles désagréables. Méme si vous devez accepter le fait d’étre exposé a de telles
paroles, comme il le dit, vous n’avez pas a en souffrir. Ici, I’acceptation ne signifie pas que
vous ne réagissez pas, mais simplement que vous ne réagissez pas avec colére, car celle-ci
vient du fait que vous vous faites du mal avec ces mots. Moins vous vous faites du mal
avec les paroles malhabiles des autres, plus vous aurez de chances de trouver une réponse
habile.

e Quant aux erreurs que vous avez commises dans le passé, le Bouddha dit que vous
devez les admettre et prendre la résolution de ne pas les répéter. C’est le mieux qu’un
étre humain puisse faire. Ensuite, vous répandez des pensées de bienveillance : de la
bienveillance envers vous-méme afin de ne pas continuer & vous tourmenter avec ces
souvenirs ; de la bienveillance envers la personne que vous avez blessée ; et de la
bienveillance envers tous les étres. Rappelez-vous que vous ne voulez causer de tort a
personne.

o La derniere chose que le Bouddha vous demande d’accepter est le fait que
quelqu’un est mort. Il y a une histoire dans les commentaires d’une reine qui est morte,
mais le roi refuse d’accepter sa mort. Il garde donc le corps dans le palais. Bien stir, cela
contrarie les gens du palais, qui veulent trouver un moyen de lui faire accepter le fait
qu’elle est morte. Ils vont voir un moine qui est médium et lui demandent : « Pouvez-
vous trouver ou elle est partie ? » Il s’avere qu’elle s’est réincarnée en ver. Ils trouvent
donc le ver, et le moine I’amene au palais. Il utilise ses pouvoirs psychiques pour avoir



une conversation avec le ver devant le roi. Il demande au ver : « Ton mari, le roi, te
manque-t-il ? » Le ver répond : « Oh, non ! J’ai maintenant un mari ver trés gentil qui
me traite beaucoup mieux. » Le roi entend cela et dit : « Débarrassez-vous du corps. »
C’est une histoire tirée des commentaires, elle ne figure pas dans le Canon, je ne peux
donc pas garantir qu’elle soit vraie.

Mais le Canon rapporte que le Bouddha conseille d’admettre son deuil pour la
personne décédée et d’exprimer son chagrin d’une maniére qui vous semble utile. Vous
organisez des éloges funebres, vous donnant ainsi qu’a vos amis ’occasion de dire
combien la bonté de cette personne vous manque. Vous écoutez des discours sur le
Dhamma, vous faites des offrandes et vous dédiez le mérite a la personne décédée.

Mais lorsque vous réalisez que votre chagrin devient une forme d’auto-apitoiement,
vous vous rappelez que vous avez un travail 4 accomplir dans ce monde. Ici, le Bouddha
vous rappelle également que toute personne qui nait doit mourir. Si vous pensez a toutes
les personnes qui sont mortes aujourd’hui, chaque jour, cela allége quelque peu le poids
de votre propre deuil. Trop souvent, lorsque nous ressentons du chagrin, ¢’est comme si
"univers tout entier concentrait son poids sur nous. Mais vous réalisez que non, cette
douleur est partagée. Cela devrait susciter un sentiment de compassion pour tous ceux
qui souffrent actuellement d’une perte. Vous transformez donc votre chagrin en
compassion, qui est une émotion beaucoup plus habile.

Voila les quatre choses que le Bouddha vous demande d’accepter. Et comme vous le
voyez, accepter ne signifie pas simplement rester assis 1a et supporter ces choses. Cela
signifie également disposer des outils nécessaires pour ne pas avoir a en souffrir.

e Mais il y a des choses que le Bouddha vous demande de e pas accepter, et celles-ci
couvrent un champ beaucoup plus large : vous n’acceptez pas|’émergence de route
pensée malhabile dans I’esprit : pensées sensuelles, pensées malveillantes, pensées de
causer du tort — autrement dit, tout ce qui releverait de la résolution erronée — et il
ajoute ensuite « toute qualité malhabile ». Vous essayez de vous débarrasser de ces
choses aussi vite que possible. Cela peut impliquer de les observer pendant un certain
temps afin de les comprendre. En d’autres termes, vous effectuez I’analyse en cinq étapes
dont nous avons parlé cette semaine : voyez d’ ol viennent ces pensées, voyez comment
elles disparaissent, essayez de comprendre leur attrait et rappelez-vous leurs
inconvénients, jusqu’a ce que vous développiez finalement un sentiment de dépassion a
leur égard afin de pouvoir les laisser partir et vous en échapper.

Vous voyez donc que le Bouddha est tres sélectif quant a ce qu’il vous demande
d’accepter et ce qu’il vous demande de ne pas accepter. Cela ressemble beaucoup a ses
enseignements sur le contentement. Il vous demande d’étre satisfait de la nourriture, des
vétements ou du logement que vous avez, tant que cela vous permet de pratiquer, mais de
ne pas étre satisfait des qualités malhabiles qui surgissent dans votre esprit. En fait, il dit

162



163

méme de ne pas se contenter des qualités habiles que vous possédez, tant qu’elles ne vous
ont pas conduit jusqu’a la fin de la souffrance.

Vous pouvez donc voir que les enseignements du Bouddha sur ’acceptation et le
contentement sont nuancés. Comme ¢’est le cas pour tant de représentations du
bouddhisme — que le bouddhisme est une question d’acceptation ou de lacher-prise — le
Bouddha était en fait sélectif dans ces domaines. Dans le monde moderne, nous avons
tendance a utiliser des mots a la mode pour désigner les choses. Le bouddhisme, lui aussi,
est souvent réduit a un ou deux slogans. C’est pourquoi il est bon de connaitre ses
enseignements réels, afin de se rendre compte qu’ils sont beaucoup plus subtils et
nuancés que cela — et qu’ils sont aussi beaucoup plus utiles, précisément parce qu’ils sont
plus nuancés.

29 AVRIL 2025, APRES-MIDI

Questions-réponses

Q :J’ai entendu dire qu’il y avait un danger a pratiquer les jhanas, dans la mesure ou
I’on risquait de rester bloqué a ce stade et de ne pas pouvoir atteindre I’ éveil. Pourriez-
vous nous en dire plus ?

R : Parmi les différents facteurs de la voie, les deux sur lesquels le Bouddha a le plus
insisté sont les vues justes et la concentration juste. Bien sir, la concentration juste
correspond aux quatre jhanas. Cela signifie que vous avez besoin de jhana pour atteindre
I’éveil. C’est donc le contraire d’un obstacle. Et bien que le Bouddha souligne qu’il est
possible de rester bloqué a 7 importe guel niveau ou stade de la pratique — comme la
vertu ou les pouvoirs psychique —, le probleme ne réside pas dans cette partie particuliere
de la pratique. Le probléme est que vous vous contentez de rester la.

Il'y a un passage dans le Canon ou le Bouddha dit qu’il est possible de rester bloqué
dans les jhanas. L’image qu’il donne est celle de s’accrocher 4 une branche, et la seve de la
branche se dépose sur votre main. Ensuite, votre main reste collée & la branche. Mais la
viscosité de la séve ne représente pas le jhana. Elle représente le fait que vous étes
simplement satisfait de 1a ot vous en étes. Si vous réalisez qu’il y a encore beaucoup a
faire, alors il n’y a pas de probleme.

N’oubliez pas qu’il est également possible de s’attacher aux réalisations qui
accompagnent la méditation, et que cet attachement peut parfois conduire a de tres
fortes illusions. Ce n’est donc pas le cas que la pratique du jhana est dangereuse et que la
pratique de la vision pénétrante ne I’est pas. Avec la pratique de jhana, vous devez vous y
attacher pendant un certain temps afin de pouvoir la maitriser. Mais si vous étes



164

observateur, vous commencez a réaliser qu’il y a encore beaucoup 4 faire, qu’il y a de
meilleures choses a atteindre, et alors jhana ne pose plus de probleme.

Q : Cher Ajaan, je ne savais pas qu’il existait deux types de conscience non
conditionnée. Quelles sont leurs caractéristiques et comment les reconnaitre ? Merci
beaucoup. Je pensais que je progressais, mais il semble que je sois dans une impasse.

R:1ln’ya pas deux types de conscience non conditionnée. Il y a un type de
conscience qui est véritablement non conditionnée, et il y en a une qui semble étre non
conditionnée. Celle qui semble étre non conditionnée est votre sens fondamental de la
conscience, qui est conscient des six sens. Elle semble non conditionnée parce que,
lorsqu’elle est entrainée a la concentration, elle ne semble pas étre affectée par quoi que
ce soit dans les six sens, et le niveau de fabrication nécessaire pour la maintenir est tres,
tres subtil, si subtil que vous avez I'impression qu’elle est non conditionnée.

La conscience véritablement non conditionnée survient lorsqu’il n’y a aucune
intention dans le moment présent et que toutes les connexions avec les six sens sont
interrompues. Il n’y a pas de temps, pas d’espace, et il n’y a pas d’objets dans cette
conscience.

La conscience conditionnée paisible est ce que les ajaans en Thailande appellent soit le
« sachant », soit la « conscience elle-méme » : phoo 700, en thai. C’est un niveau de
conscience utile & connaitre lorsque vous pratiquez la concentration. Cela vous aide a
vous éloigner de votre attachement aux objets de votre concentration. Il est également
utile lorsque vous ressentez de la douleur, car vous comprenez que la conscience et la
douleur elle-méme sont deux choses distinctes. Dans de tels cas, c’est un savoir-faire utile
a développer sur la voie. Mais ¢’est un savoir-faire. C’est quelque chose que vous faites,
que vous maintenez a travers la perception de la conscience, donc ce n’est pas
inconditionné. Comparé au Grand Canyon, ¢’est le fossé sur le c6té de la route qui meéne
au Grand Canyon.

Q : Peut-on entrer dans jhana tout en marchant ?

R : Oui, il est possible d’étre dans le premier jhana tout en marchant. Ce n’est pas
facile, mais c’est possible. A mesure que vous devenez de plus en plus habile dans les
jhanas, vous constatez que vous pouvez faire de plus en plus d’activités tout en étant dans
cet état de premier jhana. Mais dés que vous vous engagez dans la fabrication verbale
nécessaire pour parler, vous quittez les jhanas.

Q : Cher Ajaan, pourriez-vous nous parler un peu de I’harmonisation/la connexion
des énergies dans différentes parties du corps ? Par exemple, lorsqu’elles circulent dans
différentes directions, chacune étant agréablement indépendante, comment les



connecter au mieux ? Si nous nous installons & un endroit apres ce processus, devons-
nous garder a I’esprit les différents schémas de mouvement pendant la phase d’expansion
? Ou se concentrer sur ’énergie provenant de cet endroit ?

R: C’est 'un des domaines ot vous pouvez expérimenter par vous-méme. Vous
constaterez que parfois vous voudrez vous concentrer davantage sur I’énergie provenant
de I’endroit ot vous vous focalisez, et d’autres fois vous voudrez dire : « Laisse le corps
respirer librement comme il le souhaite, quelle que soit la direction que prennent les
énergies. » Voyez ensuite laquelle de ces deux options est la plus agréable et la plus
propice a la concentration pendant cette séance de méditation particuliére.

Q : Hier soir, pendant la méditation, alors que je diffusais les sensations agréables de
la respiration dans tout mon corps et que je ressentais des douleurs dans certaines parties
de mon corps, ma perception du corps s’est soudainement estompée, les douleurs ont
disparu et une sensation plutdt agréable, mais un peu brumeuse, m’a envahi. ]’ étais
toujours conscient de ma respiration, mais je ne ressentais aucune sensation respiratoire
dans mon corps. Je ne parvenais pas vraiment a localiser ma respiration, alors j’ai pris
peur et j’ai craint que ce soit un mauvais type de concentration, alors j’ai essayé d’en
sortir. Ai-je eu raison d’en sortir ?

R : Oui, vous avez eu raison d’en sortir. Lorsque vous n’étes pas siir d’un état de
concentration particulier, revenez a la premiére étape et reprenez la pratique consistant a
explorer les énergies respiratoires dans le corps, en étant trés clair sur I’emplacement des
différentes parties de votre corps.

Q :J’ailu que metta ou la contemplation de la mort pouvait servir de base au jhana.
Comment cela fonctionne-t-il ? Par exemple, comment le piti est-il provoqué par la
contemplation de cadavres ?

R : Parfois, lorsque vous contemplez la mort, le fait que ce corps va mourir devient
tres, tres saillant, et votre sentiment d’attachement au corps, en particulier votre
attachement 4 I’apparence du corps, s’ estompe. Lorsque cela s’ estompe, un sentiment de
ravissement peut surgir. Lorsque vous réalisez que vos désirs sensuels sont en réalité un
fardeau pour ’esprit, et que vous les mettez de coté pendant un certain temps, cela peut
vous procurer du ravissement et du plaisir.

Q : Nous avons beaucoup parlé de la respiration, j’ai donc deux questions. La
premiere est : faites-vous une distinction entre ’inspiration et |’expiration, puis la
respiration d’un point de vue plus conceptuel ? La deuxi¢me est : qu’en est-il des
sensations autres que celles qui sont directement liées a la respiration ? Par exemple,
lorsque j’ai appris & méditer, mon professeur m’a dit de méditer sur la sensation que je

165



166

ressentais lorsque mes deux pouces se touchaient. Chaque fois que je perdais le fil, je
devais revenir a cette sensation. Que pouvez-vous dire 4 ce sujet ?

R : Conceptuellement, le Bouddha parle de ce qu’il appelle I’élément vent dans le
corps, et I'un des aspects de cet élément est I’inspiration et I’expiration. D’autres aspects
de cet élément seraient le mouvement de |’énergie qui circule le long des membres du
corps. Ajaan Lee relie les deux et dit que vous pouvez les utiliser ensemble dans le cadre
de la méditation sur la respiration.

Quant au fait de toucher vos pouces, ¢’est une fagon de vous assurer que vous vous
donnez une sensation a laquelle revenir lorsque votre esprit vagabonde. Mais ¢’est le
signe que vous essayez de méditer sur un point unique. Avec ce type de méditation il est
tres facile de se laisser distraire. Lorsque vous développez une conscience de tout votre
corps, vous n’avez pas besoin de ce contact des pouces.

Q : Ajaan Lee conseille d’avoir un theme lorsque vous méditez. Pourriez-vous
développer ce point ? Si je voulais, par exemple, méditer sur la colere, comment devrais-je
m’y prendre ?

R: Ce qu’il veut dire, c’est que vous devez avoir un objet trés clair pour votre
méditation. Si vous voulez méditer sur la colere, essayez d’étre conscient des moments de
la journée ou la colére surgit. Mais essayez tout de méme de rester focalisé sur votre
respiration tout au long de la journée. Dites-vous simplement : « Lorsque la colére
surgit, je veux en étre conscient. » Puis rappelez-vous les cinq étapes enseignées par le
Bouddha. Qu’est-ce qui a déclenché la colere ? Comment disparait-elle ? Quels sont ses
attraits, quels sont ses inconvénients ? Et comment pouvez-vous développer la dépassion
ason égard ?

Q : Than Ajaan, vous et Ajaan Lee avez parlé de la nuque comme d’une zone
importante pour les personnes souffrant de problemes cardiaques. Avez-vous également
des suggestions pour les reins, en particulier le rein gauche ? Mon rein droit a cessé de
fonctionner.

R : Ajaan Fuang souffrait d’une maladie rénale, et I'une de ses fagons de gérer la
douleur était de penser 4 I’énergie dans son dos descendant le long de la colonne
vertébrale jusqu’au coccyx, puis sortant du coccyx pour descendre dans le sol. Imaginez
que cette énergie s’ enracine dans le sol. Voyez si cela vous aide.

J’ai eu des probléemes rénaux pendant un certain temps apres avoir eu la malaria. ] ai
découvert que me concentrer sur la tension dans mes genoux et la relacher m’aidait
beaucoup.

Q : Quelle est la différence entre la perception et la fabrication ?



R : Le mot fabrication a plusieurs niveaux de signification. Il peut couvrir toutes les
activités intentionnelles, auquel cas la perception serait un type d’activité intentionnelle,
comme le sont tous les agrégats. Lorsque nous parlons des trois fabrications, la
perception en fait partie. Dans ce cas, il s’agirait d’une fabrication mentale. On pourrait
dire que la pensée dirigée et I’évaluation — les fabrications verbales — seraient comme des
phrases completes, tandis que les perceptions seraient comme des mots isolés. Elles
pourraient également étre des images individuelles qui apparaitraient dans ’esprit.

Q : Puis-je demander ce qu’est véritablement I’identité ? Lorsque I’on se détache des
possessions matérielles, cela inclut-il également le fait de se détacher de ses intéréts, de ses
loisirs et de ses savoir-faire, puisque ceux-ci ne se reportent pas dans les vies futures ? Cela
signifierait-il également que le sentiment de personnalité s’estompe progressivement ?
Que reste-t-il alors ? Plus précisément, que reste-t-il que nous pouvons encore ressentir,
connaitre et observer dans cette vie ? Et comment pouvons-nous nous assurer que nous
I’observons en nous-mémes maintenant ? En d’autres termes, la partie de nous-mémes
que nous développons par la méditation et la pratique quotidienne, et qui se poursuit
dans les vies futures : comment pouvons-nous clairement reconnaitre et ressentir sa
présence maintenant ?

R : Quiconque a eu plus d’un enfant aura remarqué qu’ils viennent au monde
différemment, avec des habitudes, des intéréts et des personnalités différents. Cest ce qui
se transmet d’une vie a ’autre. C’est pourquoi certains enfants sont particuli¢rement
doués dans certains domaines. C’est aussi pourquoi certains bébés sont plus enclins a la
colere que d’autres. Le Bouddha parle des qualités que vous développez dans la
méditation et la pratique en général comme des choses qui se transmettront dans la
prochaine vie : des choses comme la conviction, la honte saine et la componction, le sens
moral et le discernement. Bien stir, vos mauvaises habitudes se transmettront également.
Vous devez donc travailler autant que possible 4 développer de bonnes habitudes.

En Thailande, on croit qu’Ajaan Lee était la réincarnation du roi Asoka. Quand j’ai
découvert cela, j’ai trouvé une biographie d’ Asoka, et a la fin, il y avait la traduction de
ses édits. L’un d’eux, adressé a ses fonctionnaires, disait : « Si vous voulez me satisfaire,
vous devez savoir ce que je veux avant que je le sache moi-méme. » Je I’ai traduit en thai
et ’ai lu 2 Ajaan Fuang. Son commentaire a été : « 2 000 ans. Il n’a pas changé. »

Q : Cher Ajaan, merci pour vos enseignements. L autre jour, vous avez mentionné
qu’il ne fallait pas essayer de rompre avec un état de devenir pendant qu’il se produit,
mais plutdt attendre qu’il s’estompe et essayer ensuite de produire des devenirs plus
habiles. Pourriez-vous me donner un exemple ?

R : Je peux penser a deux exemples. Le premier serait que si vous avez une émotion

167



168

malhabile, au lieu d’essayer de détruire cette émotion, vous essayez de faire naitre une
émotion plus habile 4 sa place. L’émotion malhabile s’estompera progressivement, puis
disparaitra. Autrement dit, vous vous concentrez sur la création de ce qui est habile
plutdt que d’essayer de détruire ce qui est malhabile. Un autre exemple serait celui d’une
personne en fin de vie qui souffre d’une grave maladie. Certaines personnes aimeraient se
rendre en Belgique ou en Suisse pour bénéficier d’un suicide assisté. Mais le suicide
s’accompagne de nombreux regrets. Je connais une voyante qui communique avec les
esprits des personnes décédées, et elle m’a dit un jour qu’elle avait souvent affaire a des
personnes qui s’ étaient suicidées. Excusez mon langage, mais elle dit qu’ils passent tous
par un moment de choc et de regret, ol ils se disent « merde » en réalisant ce qu’ils ont
gaché. Il vaut donc mieux rester dans cette vie et faire tout ce que vous pouvez pour créer
un bon kamma pour la prochaine vie. Si vous pratiquez la méditation, travaillez sur votre
relation avec la douleur. De cette fagon, vous pourrez tirer le meilleur parti de ce qui reste
de cette vie.

Q : Comment faire la différence entre sazzvega et vibhava-tanha ?

R : Vibhava-tanha, ou le désir de non-devenir, se focalise sur un état particulier de
devenir que vous avez déja atteint et que vous souhaitez voir détruit. Sarhvega est plus
global. C’est un sentiment de terreur lorsque vous pensez a toutes les possibilités futures
de souffrance qui pourraient survenir au cours du sarhsara, ainsi qu’au sentiment
décourageant que vous ne pouvez blimer personne d’autre pour vous étre piégé vous-
méme dans le sarhsara. Cela s’accompagne d’un sentiment fort que : « Je dois faire
quelque chose pour sortir de ce systeme. »

Q : Pourriez-vous expliquer plus précisément cette notion de vigilance ? En
particulier en ce qui concerne les relations humaines, les relations personnelles. Cela
signifie-t-il que nous devons choisir les personnes avec lesquelles nous pouvons nous
associer, avec lesquelles nous devrions étre amis ou avoir une relation amoureuse ?

R : Vous le faites de toute fagon, n’est-ce pas ? Vous devez étre sélectif dans le choix
de vos relations. La vigilance signifie simplement que vous faites votre choix en fonction
des conséquences a long terme de la poursuite d’une relation particuli¢re. Si vous
constatez que vous étes dans une relation qui vous pousse a faire des choses malhabiles, il
serait bon de vous retirer de cette relation. Cela ne signifie pas que vous ne pouvez pas
étre ami avec des personnes malhabiles, mais que votre amitié avec elles doit avoir des
limites afin qu’elles ne vous entrainent pas dans leurs habitudes et attitudes malhabiles.

Q : Hier, vous avez parlé du désir de devenir et de ne pas devenir, ainsi que des
difficultés liées au mariage et au divorce. Si un mariage est brisé ou a pris fin depuis



plusieurs années, mais qu’il est maintenu légalement afin de préserver I’unité familiale,
de garder la famille ensemble, les deux parties se respectant mutuellement et choisissant
de mener une vie chaste sans engager de procédure de divorce, cela serait-il considéré
comme une maniere habile de gérer la situation ? Au contraire, si le divorce est choisi
pour éviter des complications futures, cela serait-il considéré comme un acte, comme un
exemple d’action motivée par le désir de non-devenir, et donc comme une ligne de
conduite malhabile ?

R : Le divorce ne serait pas nécessairement malhabile. Lorsque le Bouddha parle de ne
pas aller vers le devenir ou de ne pas aller vers le non-devenir, cela signifie essentiellement
qu’il y aura de la souffrance dans les deux cas, mais ce n’est pas nécessairement malhabile.
Il n’y a pas de réponse rapide ou facile a cette question. Mais gardez a ’esprit que le
divorce n’est pas nécessairement malhabile.

Q :Je ne suis pas stir d’avoir bien compris votre réponse a la question concernant ces
grandes catastrophes qui font de nombreuses victimes. Est-ce leur malchance d’avoir été
au mauvais endroit au mauvais moment qui fait germer ces petites graines de mauvais
kamma ?

R : Le Bouddha dit que si vous posez des questions comme celle-ci, vous allez devenir
fou. Mais en général, il dit que si vous n’avez pas de mauvais kamma, ¢’est comme si vous
aviez une main sans blessure. Vous pouvez toucher du poison et cela ne vous tuera pas.
Mais si vous avez un mauvais kamma, c’est comme une blessure a la main. Si vous
touchez du poison, cela vous tuera. Etre un étre humain signifie que vous avez des
blessures aux mains. Mais la nature des blessures sera différente, et le moment ot elles
apparaissent et disparaissent sera également différent. Il arrive simplement que parfois, le
moment de la germination et les opportunités coincident, et c’est alors que certains
mauvais kammas peuvent se manifester de cette maniére. Cela peut arriver & beaucoup de
gens en méme temps. Mais souvenez-vous : ne méprisez pas les personnes dont le mauvais
kamma se manifeste, car vous ne savez pas quelles graines de mauvais kamma vous
pourriez potentiellement avoir dans votre propre champ.

Q : Quelle serait I’approche bouddhiste pour essayer de surmonter un TOC léger ?

R:Le TOC est essentiellement un attachement aux habitudes et aux pratiques, qui
est 'un des quatre types de souffrance. La maniére typique de traiter cet attachement est,
premierement, de s observer soi-méme. Voyez : qu’est-ce qui déclenche cela ? Ensuite,
voyez si vous pouvez dissocier ce déclencheur du comportement, en le remplagant par de
meilleures choses sur lesquelles étre obsessionnel. Par exemple, soyez obsessionnel sur la
respiration.

169



Q : Lorsque la citta n’est plus sous I’influence du kamma et qu’elle a atteint le plus
haut degré de purification, s’installe-t-elle dans la caractéristique d’upekkha, ou
équanimité, et cela serait un état exclusif a I’arahant ?

R : Ceux qui ont atteint I’éveil complet ne créent plus de kamma malhabile, mais ils
sont toujours soumis a I’influence de leur kamma passé. C’est pourquoi les personnes
éveillées peuvent encore avoir des maladies, avoir des accidents, etc. Leur état d’esprit n’a
aucun sentiment particulier. Upekkha est leur attitude envers le monde parce qu’ils ne se
nourrissent plus du monde, mais cela ne définit pas leur état d’esprit. Leur esprit est en
contact avec le déliement, qui est le bonheur ultime, mais ils ne sont pas attachés a ce
bonheur. Ce n’est pas un sentiment, ¢’est simplement 2.

Q : Le Bouddha dit-il que I’ éveil est en chacun de nous ou quelle est sa vision ?

R : L’éveil est quelque chose que vous faites. Nous avons le potentiel de le faire, de
nous éveiller, mais I éveil n’est pas déja la. Quant a savoir si nous développerons ce
potentiel & son maximum, le Bouddha a refusé de se prononcer, car chacun de nous ale
choix de suivre ou non la voie qui permet de réaliser ce potentiel.

Quant 4 la conscience non conditionnée de I’ éveil, elle est hors du temps. On ne peut
pas vraiment dire qu’elle est déja 1a ou qu’elle n’est pas encore I3, car elle est hors du
temps. Quant 4 votre nature, vous entendez beaucoup parler de la nature de Bouddha, et
vous pourriez penser que la personne la plus qualifiée pour parler de la nature de
Bouddha serait le Bouddha, mais il n’en fait jamais mention.

29 AVRIL 2025, SOIR

Déterminé a développer les attitudes sublimes

Ce soir, il y avait une grosse araignée dans ma chambre. J’en ai vu de plus grosses. Je
vous ai raconté |’histoire d’ Ajaan Fuang et du serpent. Cette araignée était 1a depuis deux
jours. Je I’ai donc laissée rester. Mais ce soir, je me suis dit que ¢a suffisait. Avec beaucoup
de bienveillance, j’ai donc attrapé ’araignée et Iai relachée dans les arbres. Je n’ai pas
d’amour pour cette araignée, mais je lui ai souhaité bonne chance. Je mentionne cela
simplement pour souligner que metta, ou bienveillance, ne signifie pas nécessairement
amour bienveillant.

Ce soir, j’aimerais discuter des fagons dont vous pouvez utiliser les sujets que nous
avons abordés, en particulier les trois fabrications et les quatre déterminations, dans la
pratique du développement des attitudes sublimes, ou brahma-viharas. Comme il s’agit
d’une pratique méditative, vous pouvez méditer pendant que nous parlons.

170



171

Les brahma-viharas sont la pratique qui consiste a développer une bienveillance
illimitée, une compassion illimitée, une joie empathique illimitée et une équanimité
illimitée. La bienveillance signifie souhaiter le bonheur. La compassion est ce que ressent
la bienveillance lorsque vous voyez des étres qui souflrent, en espérant qu’ils soient
libérés de leur souffrance. La joie empathique est ce que ressent la bienveillance lorsque
vous voyez des personnes qui sont déja heureuses : vous souhaitez qu’elles continuent a
I’étre. L’équanimité signifie ne pas étre émotionnellement perturbé lorsque vous réalisez
que beaucoup de gens font des choses malhabiles que vous ne pouvez pas changer et que
vous ne pouvez pas vous permettre d’en étre affecté.

On nous donne parfois I'impression que le désir et la détermination ne jouent pas un
grand réle dans le développement de ces attitudes. On nous dit en particulier que la
bienveillance illimitée vient naturellement a I’esprit, qu’il suffit de laisser I’ esprit révéler
sa nature innée pour qu’il éprouve de la bienveillance pour tous.

Ce n’est toutefois pas ainsi que le Bouddha a expliqué la question. Comme il I’a dit
dans le Karaniya Metta Sutta, [’attitude de bienveillance universelle est quelque chose
que vous devez vous efforcer de garder a I’esprit. C’est une forme de sati a laquelle il faut
s’attacher avec détermination. Cela signifie que la bienveillance universelle et les autres
attitudes ne sont pas innées. Elles sont appelées brahma-viharas pour une bonne raison.
Les brahmas sont des devas de haut niveau qui ont développé ces attitudes et qui'y
demeurent. Nous, les étres humains, ne vivons pas naturellement dans ces attitudes
illimitées. Notre bienveillance, notre compassion, etc. ont tendance a étre partiales :
nous les ressentons facilement pour certains étres, mais pas pour d’autres. Sans parler des
étres humains, méme les devas de niveaux inférieurs n’ont pas ces attitudes universelles.

Il'y a une histoire dans le Canon d’un lépreux qui voit le Bouddha donner un
discours. Il pense d’abord : « O, il doit y avoir une distribution de nourriture ici. Je vais
aller voir si je peux en obtenir. » En s’approchant, il se rend compte qu’il n’y a pas de
nourriture, mais que le Dhamma est enseigné. Il s’assoit donc et écoute le Dhamma. Le
Bouddha se concentre sur lui. En écoutant le discours et en réfléchissant au Dhamma, le
lépreux atteint entrée dans le courant, le premier stade d’éveil. Il meurt peu apres et
devient un deva. Il est désormais un deva qui surpasse tous les autres devas de ce niveau.
Mais au lieu d’en étre heureux, les autres devas lui en veulent. « Comment ont-ils pu
laisser ces lépreux entrer chez nous ? » Méme les devas n’ont donc pas une bienveillance
universelle, sans parler des étres humains.

La bienveillance humaine a tendance a étre partiale. Vous souhaitez le bonheur de
ceux qui sont bons envers vous et envers les personnes que vous aimez, mais il est facile
d’éprouver de la malveillance envers ceux qui vous ont fait du mal ou qui ont fait du mal
a ceux qui vous sont chers. Nous n’avons pas besoin que le Bouddha nous le fasse
remarquer. Nous pouvons le voir clairement dans le comportement des autres et dans



notre propre cceur et notre propre esprit. C’est pourquoi la bienveillance illimitée est
quelque chose que vous devez étre déterminé a développer.

Deux niveaux de désir sont en jeu ici. La bienveillance en soi est un désir de bonheur.
Et pour qu’elle devienne illimitée, vous devez désirer développer cet état d’esprit illimité
dans votre propre esprit. Pour que ces deux désirs s’établissent solidement, les quatre
aspects d une détermination habile sont nécessaires : le discernement, la vérité, le
renoncement et le calme.

o Le discernement joue un réle majeur dans tous les brahma-viharas : comprendre
leur signification, comprendre pourquoi ils sont propices a votre bien-étre et a votre
bonheur a long terme, savoir comment les cultiver et savoir quel brahma-vihara est
approprié¢ a chaque occasion.

Il est utile ici de s’arréter et de réfléchir a la question que le Bouddha dit étre a
I’origine du discernement : « Qu’est-ce qui, lorsque je le ferai, ménera & mon bien-étre et
a mon bonheur a long terme ? » Cela montre que la bienveillance est inhérente au
véritable discernement. Vous voulez que votre bonheur soit durable, et vous réalisez que
s’il dépend du malheur des autres, il ne durera pas. Vous souhaitez donc également leur
bonheur.

Les brahma-viharas se divisent en deux catégories. Ceux qui expriment un souhait —
cela inclut la bienveillance, la compassion et la joie empathique — et celui, I’équanimité,
qui accepte le fait que vos désirs ne peuvent pas toujours étre satisfaits comme vous le
souhaiteriez et que vous devez apprendre a ne pas souflrir de ce fait. Si vous avez consulté
le livre de chants, vous avez peut-étre remarqué que les traductions des trois premiers
brahma-viharas sont exprimées sous forme de souhaits — « Que... Que... Que... » —alors
que la derniére est simplement une constatation : « Tous les étres sont les propriétaires
de leurs actions. » C’est la traduction correcte.

Iy a quelques années, nous avons découvert qu’il y avait une traduction incorrecte
dans une édition antérieure du livre, qui disait : « Puissent tous les étres hériter des
résultats de leurs actions. » Cela ressemble a une malédiction. Cela a donc été corrigé
pour devenir une simple constatation.

Le discernement doit comprendre que tous les brahma-viharas entraineront a la fois
le cceur et 'esprit. L’esprit est nécessaire pour les comprendre. Le coeur implique un acte
de volonté. Vous devez comprendre ce que signifie chaque brahma-viharas, comment le
cultiver et comment amener le cceur 4 le désirer.

Commencons par metta. Metta signifie bienveillance — et non amour ou amour
bienveillant — car du point de vue du Bouddha, I’amour est partial et peu fiable. Si vous
aimez quelqu’un et qu’une autre personne est bonne avec cette personne, vous aimerez
aussi cette deuxieme personne. Si une personne maltraite quelqu’un que vous aimez,
vous détesterez cette personne. Si vous détestez quelqu’un et qu’une autre personne

172



maltraite cette personne, vous aimerez cette deuxi¢me personne. Et si quelqu’un traite
bien cette personne, vous la détesterez. C’est pourquoi ’amour n’est pas une attitude
universelle. Il contient beaucoup d’attachement et de partialité, et peut entrainer la
haine dans son sillage.

Fondamentalement, metta est le souhait que les autres étres soient heureux et que
vous soyez heureux aussi. Cela ne signifie pas nécessairement que vous devez avoir une
relation avec ces étres. Je vous ai raconté I’ histoire d’Ajaan Fuang et du serpent. Il y a
aussi une histoire dans le Canon. Un moine est assis sous un arbre en train de méditer.
Un serpent tombe de Iarbre, atterrit sur lui, le mord et le tue. Les moines vont voir le
Bouddha pour lui annoncer la nouvelle. Le Bouddha dit que le moine est mort parce
qu’il n’avait pas envoyé de la bienveillance 4 toutes les familles de serpents. Il semble
qu’il existe quatre grandes familles de serpents. Quoi qu’il en soit, le Bouddha enseigne
alors aux moines un chant pour adresser de la bienveillance aux serpents. Il commence
par les quatre familles de serpents, puis s’étend a tous les étres, y compris toutes les
créatures rampantes et effrayantes auxquelles vous pouvez penser. Ensuite, il dit : «
Puissent-ils étre heureux. Puissent-ils rencontrer la bonne fortune. Et puissent-ils s’en
aller. »

Ce n’est pas nécessairement de ’amour. C’est simplement de la bienveillance.

Parfois, on entend dire que metta est défini comme [’acceptation, en disant « je
t’accepte », mais ¢ est un seuil assez bas. Si quelqu’un me disait « je t’accepte », je
pourrais répondre « pourquoi devrais-je m’en soucier ? Je préférerais que tu veuilles que
je sois heureux ».

Metta est en fait une question de respect, et cela implique deux types de respect. Le
premier est le respect du désir de bonheur. Ce désir est ce qui définit les gens, donc
lorsque vous souhaitez que les gens soient vraiment heureux, vous sympathisez avec la
meilleure version d’eux-mémes et de ce qu’ils peuvent étre.

Le deuxieme objet de respect est le respect du principe du kamma, en réalisant que le
bonheur durable doit provenir d’actions habiles. Il ne peut pas venir uniquement de
bons veeux. C’est pourquoi nous disons, lorsque nous envoyons des pensées de metta : «
Puissiez-vous comprendre les causes du bonheur véritable et étre disposés et capables
d’agir en conséquence. »

L’enseignement sur le kamma joue en fait un réle dans trois questions liées a la
bienveillance.

— La premiére est de comprendre comment la bienveillance universelle conduirait a
votre bien-étre et a votre bonheur a long terme.

— La deuxi¢me est de comprendre le role du désir dans la fabrication de la
bienveillance.

— Troisiemement, il s’agit de comprendre comment exprimer habilement ce souhait

173



174

de bonheur.

1) Premier point : la bienveillance universelle conduirait 4 votre bien-étre et a votre
bonheur a long terme, 4 la fois en vous incitant a créer un bon kamma maintenant et a
I’avenir, et en relation avec le kamma que vous avez accompli dans le passé.

En termes de kamma présent et futur, si vous éprouvez de la malveillance envers
quelqu’un, vous allez facilement lui faire du mal. Cela va devenir votre mauvais kamma.
Donc, pour vous protéger de vous-méme, essayez d’avoir de la bienveillance envers tous.

Quant 4 votre kamma passé, le Bouddha dit que lorsqu’il miirira, I’effet qu’il aura sur
votre esprit dépendra de votre état d’esprit actuel. Si votre esprit est étroit et restreint,
I’effet de ce mauvais kamma passé sera tres fort. Si votre esprit est plus expansif, comme
lorsque vous développez la bienveillance universelle et d’autres brahma-viharas, alors
I’effet de ce kamma passé sera affaibli.

L’image qu’il donne est celle d’un gros morceau de sel. Si vous mettez ce morceau de
sel dans une petite tasse d’eau, vous ne pouvez pas boire I’eau car elle est trop salée. Mais
si vous le mettez dans une grande riviere d’eau propre, vous pouvez toujours boire I’eau
de la riviere, car le sel a été dilué dans cette grande quantité d’eau.

C’est pourquoi la pratique de la bienveillance universelle peut conduire a votre bien-
étre et & votre bonheur 4 long terme : elle vous protege du mauvais kamma, passé, présent
et futur.

2) Quant au role du désir dans la fabrication de la bienveillance, ¢’est une sorte de
kamma en soi. Vous faites cela parce que vous en avez besoin. Si vous éprouvez de la
malveillance envers quelqu’un, vous étes amené a vous comporter de mani¢re malhabile
envers cette personne, ce qui deviendra alors votre propre mauvais kamma et conduira a
votre malheur. Vous vous parlez donc a vous-méme a ce sujet et vous générez des images
mentales pour souligner ce point afin de vouloir développer la bienveillance universelle.
Vous voulez un bonheur qui ne nuit 4 personne. S’il vous nuit, il conduira au
désceuvrement et a la dépression. S’il nuit aux autres, ils essaieront de détruire ce
bonheur. Vous devez donc vous rappeler que vous offrez une protection a vous-méme et
aux autres.

Cela implique bien stir une fabrication verbale, mais en réalité, les trois types de
fabrication sont impliqués. Vous essayez de rendre votre respiration aussi calme et
confortable que possible, car si votre facon de respirer est irritante, il sera difficile de
souhaiter le bonheur des autres. Vous devez vous parler & vous-méme, en utilisant la
pensée dirigée et I’évaluation. Vous vous souvenez de certaines des lecons dont nous
avons parlé ce matin, & propos des bandits avec la scie a deux poignées et de la nature du
langage humain. Vous pouvez également utiliser des fabrications mentales, telles que des
perceptions — comme la perception de votre metta comme étant aussi vaste que la terre,
que le Gange et que "espace.



Vous pouvez également vous rappeler I’image de la mére aimant son enfant unique. Je
voudrais souligner & nouveau ce que signifie cette image. Elle est souvent mal traduite
comme signifiant que vous devez aimer tous les étres de la méme maniere qu’une mere
aimerait son enfant unique. Au lieu de cela, elle dit en fait que vous devez protéger votre
bienveillance comme une mere protégerait son enfant unique. En d’autres termes, vous
réalisez que votre bienveillance est précieuse.

Le Bouddha la qualifie explicitement de forme de richesse, et ¢’est une richesse que
vous pouvez créer & tout moment. C’est comme si vous aviez votre propre trésor, votre
propre hotel de la monnaie. Contrairement a I’argent du monde, plus vous imprimez de
richesse de bienveillance, plus sa valeur augmente, car elle vous protége de toutes parts. Et
c’est une richesse que personne ne peut vous enlever. Vous ne la perdez que si vous la
jetez.

Encore une fois, ce sont 1a des perceptions que vous pouvez garder a I’ esprit.

3) Quant au role du kamma dans la compréhension du bonheur, réalisez que les étres
seront heureux non pas parce que vous souhaitez leur bonheur, mais parce qu’ils agissent
avec habileté. C’est ce qu’exprime le Karaniya Metta Sutta. Sa déclaration de
bienveillance commence ainsi : « Que tous les étres soient heureux dans leur cceur »,
mais elle ne s’arréte pas la. Il dit également : « Puissent-ils se comporter habilement » —
ou plus précisément : « Que personne ne trompe autrui, ne méprise qui que ce soit, ol
que ce soit, et ne souhaite, par colére ou irritation, que quelqu’un d’autre souffre. »
Ainsi, si d’autres personnes se comportent de maniere malhabile, vous ne dites pas : «
Puissiez-vous étre heureux quoi que vous fassiez. » Vous dites : « Puissiez-vous voir le
mal que vous causez et éprouver le désir d’arréter. »

Cela correspond a ce qu’on appelle en Thailande un niveau élevé de metta. Ce terme
décrit la situation ol quelqu’un est gentil avec vous d’une mani¢re qui n’est pas
nécessairement agréable, mais ot il vous impose des normes plus élevées que celles que
vous pourriez souhaiter. C’est un aspect important de metta. Nous n’agissons pas
seulement de maniere agréable. Parfois, nous devons dire des choses désagréables, pour le
bien de I’autre personne.

Il y a une histoire dans le Canon. Un groupe de sectaires appelés les Niganthas
convoquent un jour un prince et lui disent : « Veux-tu devenir célebre ? » « Bien stir. »
« Nous allons te dire comment faire. Nous allons te faire poser une question a laquelle le
Bouddha ne pourra pas répondre, et cela te rendra célebre. La question est la suivante : «
Le Bouddha dirait-il jamais quelque chose de désagréable ? » S’il répond « non », nous
avons la preuve qu’il a dit que Devadatta irait en enfer. Cela déplaisait 4 Devadatta. Si le
Bouddha répond « oui, il dirait des choses désagréables », alors vous dites : « Eh bien,
quelle est la différence entre vous et les gens ordinaires au marché ? »

Le prince invite donc le Bouddha a partager son repas. C’est d’ailleurs pour cette

175



176

raison que les moines doivent étre prudents lorsqu’ils acceptent des invitations. Ils ne
savent jamais ce que leurs hotes ont en téte. Aprés le repas, le prince pose la question au
Bouddha. Le Bouddha répond : « Il n’y a pas de réponse catégorique a cette question. »
Le prince répond : « Ah, les Niganthas ont été vaincus », et il explique la situation.

Le Bouddha explique alors sa réponse. Il pose d’abord une question au prince. Le
prince a amené son jeune fils et I’a assis sur ses genoux. Le Bouddha dit alors : « Sivotre
enfant avait un objet pointu dans la bouche, que feriez-vous ? » Le prince répond : « Je
tiendrais sa téte d’une main et, avec le doigt de I’autre main, j’enleverais I’ objet, méme si
cela devait faire couler du sang. Pourquoi ? Parce que j’ai de la compassion pour ’enfant.
» Le Bouddha dit alors que, de la méme manicre, il y a des moments ot il doit dire des
choses désagréables par compassion.

On retrouve également ce point dans le Vinaya. Les moines ne passent pas leur temps
a se sourire les uns aux autres. Il y a des problemes. Et le Bouddha donne des conseils sur
la maniére de les traiter. En résumé, le principe est le suivant : si vous voulez critiquer
quelqu’un, premi¢rement, vous essayez de lui témoigner du respect. Et deuxi¢mement,
vous lui témoignez du respect en abordant le sujet en téte-a-téte. En fait, vous lui
demandez méme la permission : « Puis-je te parler de quelque chose ? »

Vous faites donc preuve de respect, mais vous examinez également votre propre
comportement. Si vous étes coupable de la méme faute que celle que vous allez critiquer
chez I’autre personne, vous devez d’abord vous débarrasser de cette faute. Sinon, si vous
dites : « As-tu fait x ? », autre personne répondra : « Et alors, si ¢’est le cas ? Toi aussi,
tu le fais. » Et ce sera la fin de la discussion. Il est donc important, lorsque I’on critique
quelqu’un, de lui témoigner du respect. Il est possible de critiquer quelqu’un avec
bienveillance, 4 condition de le faire correctement.

C’est lale role de la premiére détermination en matiére de metta, qui est le
discernement : comprendre comment la bienveillance universelle peut contribuer a votre
bien-étre et a votre bonheur a long terme, comprendre le role du désir dans la fabrication
de la bienveillance, et comprendre comment exprimer habilement le souhait de bonheur.

o La deuxi¢me détermination est la vérité. Ici, cela signifie essentiellement qu’une fois
que vous avez exprimé des pensées de bienveillance, vous agissez en conséquence. Nous
avons parlé de la personne qui revient d’une retraite metta et qui se retrouve ensuite
coincée dans les embouteillages. Vous allez retourner dans un monde ot tout le monde
semble rivaliser pour mettre a I’épreuve votre bienveillance. C’est pourquoi le Bouddha a
dit que la pratique des brahma-viharas est une pratique de sati. Vous devez les garder a
I’esprit a tout moment. La premiere chose a faire est donc de travailler & votre propre
bonheur authentique en suivant le noble octuple sentier. De cette facon, vous
commencez A acquérir une expérience plus pratique de ce qui mene réellement au
bonheur. Et vous n’étes pas le seul & en bénéficier si vous le faites.



177

Ce point peut étre illustré par une autre fabrication verbale et mentale : I'image de
deux acrobates. Ils plantent un poteau de bambou verticalement dans le sol. Un acrobate
monte au sommet du poteau, puis demande a son assistant de monter sur ses épaules. Le
premier acrobate dit alors a Iassistant : « D’accord, tu t’ occupes de moi et je m’occupe
de toi, ainsi nous pourrons faire nos acrobaties et descendre du poteau en toute sécurité.
» Mais |assistant répond : « Non, ¢a ne marchera pas. Je dois m’occuper de moi-méme,
et toi de toi-méme, ainsi nous descendrons en toute sécurité. » Le Bouddha dit que dans
ce cas, I’assistant a raison : vous ne pouvez pas maintenir I’équilibre de quelqu’un
d’autre, mais vous facilitez la tiche de cette personne si vous maintenez votre propre
équilibre. De cette fagon, si vous étes capable de maintenir votre metta, cela aide les
autres & maintenir la leur.

Le Bouddha dit que le principe fonctionne également dans |’autre sens. Vous pouvez
prendre soin des autres en étant gentil avec eux, ce qui revient a prendre soin de vous-
méme. Etre gentil avec les autres implique de la sympathie, de I'innocuité, de I’endurance
et de la bienveillance. En développant ces qualités, vous en tirez également profit.

Ainsi, lorsque vous savez ce qui cause le bonheur véritable en faisant naitre ces causes
en vous-méme, vous devenez un bon exemple pour les autres et vous étes en mesure de
donner des conseils fiables.

Quant 4 la compassion et a la joie empathique, comme nous I’avons dit
précédemment, ce sont des applications de metta. La compassion est ce que ressent metta
lorsque vous voyez quelqu’un souflrir. Vous voulez que cette personne mette fin a sa
souffrance. La joie empathique est ce que ressent metta lorsque vous voyez des gens
heureux. Vous voulez que ce bonheur dure.

Le Bouddha donne I’exemple de voir des gens extrémement riches et extrémement
pauvres. Ce sont des perceptions que vous devez garder & I’ esprit. Lorsque vous voyez
quelqu’un qui est tres riche et puissant, rappelez-vous : vous avez déja été a sa place. Si
vous voyez des personnes pauvres, rappelez-vous : vous avez déja été a leur place aussi. Si
vous ne sortez pas du sarhsara, vous pourriez facilement vous retrouver & nouveau dans
cette situation. Ces perceptions vous aident a vous assurer que votre compassion ne
devient pas condescendante. Vous avez vous aussi connu ces conditions misérables.

L’autre jour, on nous a posé une question sur le fait de répandre la bienveillance
envers les étres des mondes inférieurs : en les considérant comme inférieurs, ne les
méprisez-vous pas ? Mais dans 'univers bouddhiste, comme je I’ai dit, vous avez
également été dans ces mondes et vous réalisez a quel point il est pénible d’y étre. Votre
compassion n’a donc pas besoin d’étre condescendante.

Vous avez peut-&tre aussi des proches qui se trouvent [a-bas en ce moment.

Un jour, un brahmane vint voir le Bouddha. Il lui dit : « Le mérite que j’acquiers et
que je dédie & mes ancétres leur revient-il ? » Il faut savoir qu’a I’époque, en Inde, on



178

considérait comme parents les personnes remontant a sept générations, ¢’est-a-dire les
descendants des arri¢re-grands-parents de vos arri¢re-grands-parents. Le Bouddha
répondit : « S’ils sont re-nés en tant que fantémes affamés, oui, cela leur reviendra. » Le
brahmane dit : « Mais que se passe-t-il si aucun des membres de ma famille n’est un
fantome affamé ? » Et le Bouddha répondit : « Ne vous inquiétez pas, tout le monde a
des membres de sa famille qui sont des fantémes affamés. » Ainsi, lorsque vous faites
preuve de compassion envers ces étres, ce n’est pas que vous les méprisez. Vous devez en
fait les considérer comme des membres de votre famille.

Un principe similaire s”applique a la joie empathique. Le fait de percevoir que vous
avez été riche et chanceux auparavant vous aide a ne pas ressentir de ressentiment envers
la bonne fortune des autres. La joie empathique est également un test de la sincérité de
votre metta lorsque vous voyez la stupidité de ceux qui abusent de leur bonne fortune.
C’est pourquoi la bienveillance s’exprime le mieux sous la forme d’un souhait de
bonheur véritable et d’actions visant a atteindre les causes de ce bonheur.

Voila pour la détermination de la vérité en ce qui concerne les brahma-viharas.

e Quant 4 la détermination 4 renoncer, pour que votre metta soit sincére, vous devez
renoncer a la malveillance, 4 la nocivité et a la ranceeur. Vous devez donc rechercher
I’attrait de ces choses et le comparer a leurs inconvénients, afin de pouvoir vous en
échapper.

o Enfin, il y ala détermination au calme. Vous savez que tous les étres n’agissent pas
en fonction des causes du bonheur. IIs sont libres de choisir ce qu’ils font, disent et
pensent, ils sont donc libres d’agir de facon habile ou malhabile. Méme le Bouddhan’a
pas vécu assez longtemps pour voir tous les étres heureux. Pensez au cas de la personne
qui vous coupe la route lorsque vous conduisez. Comme je vous I’ai dit ['autre jour, la
meilleure chose a faire est de penser : « Puissiez-vous apprendre a conduire habilement.
» Chaque jour, lorsque vous prenez la route, votre attitude devrait étre la suivante : «
Puissent tous les conducteurs conduire habilement. » La question est : « Vont-ils tous
conduire habilement ? » Non. Vous devez donc vous préparer a ceux qui ne le feront pas.

C’est 1a que la pratique des brahma-viharas se concentre sur I’équanimité. Remarquez
que le Bouddha ne vous demande pas de commencer par I’équanimité. Dans toutes les
listes ol I’équanimité apparait, elle vient en dernier, non pas parce qu’elle est supérieure
aux autres éléments de la liste, mais parce qu’elle a besoin de leur soutien pour ne pas se
transformer en défaitisme, en dépression ou en apathie.

Ajaan Fuanga fait une distinction entre ce qu’il a appelé « I’équanimité au ceeur
petit » et « I’équanimité au grand cceur ». L’équanimité au cceur petit dit en
substance : « Bon, je suppose que je dois m’en accommoder. » Elle est malheureuse et
un peu rancuniére. L’équanimité au grand cceur vient de la pratique de la concentration,
lorsque vous créez un sentiment de bien-étre a I’intérieur de vous-méme et que vous



179

réalisez que votre bonheur ne dépend pas de la mani¢re dont les choses se passent a
I’extérieur, de sorte que vous pouvez ressentir de I’équanimité sans étre déprimé.

Le Bouddha reconnait plusieurs niveaux d’équanimité. Il y a ce qu’il appelle «
I’équanimité de la chair », dans laquelle vous dites : « Je ne réagirai pas a ce qui se passe
dans aucun des six sens ». Lorsque tu commences & méditer, a-t-il dit a son fils, tu dois
rendre ton esprit semblable a la terre. Vous pouvez utiliser cette perception pour incliner
votre esprit a ne pas étre ébranlé par les événements négatifs qui surviennent pendant
votre méditation.

Mais ensuite, 4 mesure que votre méditation progresse, dit le Bouddha, votre
équanimité acquiert une base différente. Elle provient soit du plaisir des premiers niveaux
de jhana, soit du sentiment de liberté qui survient lorsque vous obtenez une réalisation
qui vous permet de vous libérer d’un fardeau.

Enfin, le plus haut niveau d’équanimité est I’équanimité de I’éveil total. Notez qu’il
ne s’agit pas d’un sentiment d’équanimité, et que cela ne définit pas’éveil. C’est une
stabilité intérieure qui vient du fait d’avoir trouvé le bonheur du sans-mort. Vous n’avez
plus besoin de vous nourrir du monde, donc quel que soit le type de nourriture que le
monde a a vous offrir, cela ne vous dérange pas. Vous pouvez faire face aux problemes du
monde avec équanimité.

Voila donc les lecons des quatre déterminations qui sont utilisées pour développer les
brahma-viharas.

Et quelles sont les lecons que vous tirez de la pratique des brahma-viharas ?

L’une d’elles est que le bonheur ne doit pas nécessairement étre un jeu & somme
nulle. Un jeu & somme nulle est un jeu dans lequel, si vous gagnez, les autres doivent
perdre ; ou si les autres gagnent, vous devez perdre. Mais ici, vous apprenez que vous
pouvez trouver le bonheur dans le bonheur des autres. De cette fagon, les deux parties
sont gagnantes. La somme du jeu peut aller de plus en plus haut.

Vous apprenez également que le bonheur vient de I’intérieur. C’est votre capacité a
développer les brahma-viharas, a travers les trois types de fabrication, qui vous permet
d’adopter une attitude habile dans n’importe quelle situation. Et ¢’est cette attitude qui
constituera votre bonheur. Comme je I’ai dit, c’est une richesse qui vient de I’intérieur,
et vous pouvez vous assurer qu’elle est indépendante de ce qui se passe a I’ extérieur.

On nous dit parfois qu’un sentiment d’indépendance est une mauvaise chose. Mais
en réalité, cela peut étre tres utile. Si vous avez le sentiment que votre bonté ne dépend
pas de celle des autres, alors vous pouvez avoir confiance en votre bonté, quoi qu’il arrive
dans le monde.

Voila donc quelques-unes des lecons positives que vous pouvez tirer des brahma-
viharas.

Mais nous nous heurtons également a certaines limites, méme avec ces désirs les plus



180

bienveillants et les plus sociables. Un désir sociable est un désir qui dit essentiellement :

« Je veux que les autres soient heureux ». Mais vous apprenez des lecons qui donnent a
réfléchir, par exemple a partir de la joie empathique : regardez les gens qui sont heureux.
Beaucoup d’entre eux abusent de leur bonne fortune, de leur pouvoir, de leur richesse, de
leur beauté. Dans la pratique de metta, vous dites : « Que tous les étres soient heureux »,
mais voila & quoi ressemble le bonheur lorsqu’il rend les gens insouciants. Vous vous étes
probablement aussi comporté de maniere insouciante dans le passé, lorsque vous étiez
heureux. C’est pourquoi vous étes toujours la. C’est donc a vous de développer un
sentiment de sarhvega, une motivation a pratiquer pour atteindre une liberté plus totale.

Lalecon que vous tirez de I’équanimité est que tant que le bonheur dépend de
conditions, il ne durera pas. La liberté de choix signifie que les étres sont libres de choisir,
par ignorance, de souffrir. C’est pourquoi le Bouddha, lorsqu’on lui a demandé si tout le
monde atteindrait I’éveil, n’a pas répondu. Cela dépend des choix des étres, qui
échappent méme a son contréle. C’est pourquoi la pratique des brahma-vihara n’est pas
une pratique complete en soi. Elle ne peut pas vous faire dépasser totalement la
souffrance.

Ainsi, dans ce monde ol personne n’est aux commandes, il est sage d’écouter le
Bouddha lorsqu’il dit qu’il y a deux choses a ne pas accepter : toute qualité malhabile
dans votre esprit et le niveau de votre habileté tant qu’il n’a pas atteint la fin de la
souffrance. Cela signifie que vous devez vous encourager sur la voie, en vous réjouissant
de ce que vous avez réussi a accomplir et en conservant le désir d’accomplir des choses
encore plus élevées. Cest la seule voie vers la liberté totale.

En attendant, metta est une forme de richesse qui vous appartient vraiment. Elle vous
conduit a créer un bon kamma, et ¢’est la seule chose que vous pouvez emporter avec
vous lorsque vous partez. Et en I’emportant, ce n’est pas comme si vous enleviez quelque
chose au monde. Vous laissez également derriere vous de bonnes choses, toute la bonté
que vous avez accomplie sous I’influence de la bienveillance.

C’est I’'un des paradoxes de la vie humaine. Si vous laissez de bonnes choses derri¢re
vous, vous aurez de bonnes choses qui vous suivront dans votre cheminement. Si vous
essayez de vous agripper aux choses, elles vous seront arrachées des mains.

30 AVRIL 2025, TOT LE MATIN

Avant de commencer, il y avait une derniere question dans le bol concernant la
respiration par la bouche. La question ¢était « Est-il acceptable d’expirer par la bouche ?
», car la personne qui a posé la question a constaté que cela aidait parfois a soulager les
maux de téte. Oui, expirer par la bouche ne pose aucun probleme. Ce qui est mauvais



pour la santé, ¢’est d’inspirer par la bouche. De nombreux pratiquants de tai-chi et de gi
gong expirent par la bouche pendant leurs exercices.

30 AVRIL 2025, MATIN

Conclusions

Nous avons choisi de faire une retraite sur le theme du désir, car il y a beaucoup de
malentendus a ce sujet dans les cercles bouddhistes. Certaines personnes vous diront que
la seule fagon d’atteindre I’éveil est de ne pas le vouloir. Que si vous ne le voulez pas,
suffisamment fort, alors il viendra. Vous pourriez appeler cela le pouvoir de la pensée
négative.

En réalité, le désir joue un réle important sur la voie. Comme vous vous en souvenez,
nous voulons atteindre un état ot il n’y a plus de désir, mais nous ne pouvons y parvenir
simplement en nous disant de ne pas avoir de désirs. Au lieu de cela, nous apprenons a
utiliser habilement nos désirs jusqu’a ce que nous atteignions un accomplissement qui ne
change pas, un bonheur total. A ce stade, le désir n’a plus lieu d’étre, car tous nos désirs
proviennent d’un sentiment de manque, et cet état n’en comporte pas.

Rappelez-vous ce que le vénérable Sariputta a répondu lorsqu’on lui a demandé ce
qu’il fallait dire aux gens qui demandaient : « Qu’enseigne le Bouddha ? » La réponse
de Sariputta a été : « Notre maitre enseigne la subjugation du désir et de la passion. »
Pourquoi ? Parce que nous souffrons lorsque les choses pour lesquelles nous avons du
désir et de la passion changent d’une maniere qui va a I’encontre de nos désirs. En plus
de cela, nous avons de nombreux désirs contradictoires qui nous tirent dans des
directions opposées.

Mais la question suivante était : « Pourquoi le Bouddha enseignerait-il cela ? » La
réponse de Sariputta était que nous pouvons mettre fin a la souffrance lorsque nous
atteignons la fin du désir et de la passion pour les agrégats. C’est quelque chose qui vaut
la peine d’étre désiré.

Ainsi, le Bouddha ne se contente pas de décrire les choses dans le but de brosser un
tableau du monde pour impressionner les gens. Il enseigne par compassion. Il propose
une voie de pratique qui mene a la fin de la souffrance. Cela nécessite de développer des
savoir-faire, et ces savoir-faire exigent a leur tour que vous ayez le désir de les maitriser.
Cela signifie que vous devez réfléchir de maniére stratégique. En d’autres termes, vous
utilisez le désir pour parvenir a la fin du désir.

Mais souvenez-vous de la stratégie du Bouddha. La premiere étape consiste a apporter
la lumiere de la connaissance au processus de formation et d’évaluation des désirs, en

181



182

observant comment I’esprit fait cela en permanence. La deuxieme étape consiste a juger
vos désirs par rapport au meilleur désir possible, qui est la fin totale de la souffrance et du
stress. Se tenir & ce désir principal sera finalement une source d’unité dans votre ceeur, car
vous ne serez plus tiraillé dans des directions opposées par vos désirs. La troisieme étape
consiste  observer I’esprit en action. Autrement dit, vous ne traitez pas seulement
d’abstractions. Vous devez observer |’esprit pendant qu’il forme ses désirs et les juge en
temps réel. Or, c’est dans un état de calme, en maitrisant les techniques de sati et de
concentration, que I’esprit s’observe le mieux, lorsqu’il apprend a faire quelque chose de
bon pour lui-méme. Vous utilisez donc les désirs pour maitriser ces techniques, en
combattant tout autre désir contraire, puis, au final, vous devez aussi abandonner les
désirs habiles.

Pour affronter les désirs malhabiles, vous avez besoin d’un soi fort et sain, car il y aura
un certain conflit dans I’esprit. Lorsqu’il y a conflit entre les désirs, votre soi entre en
scéne, car vous devez choisir a quels désirs vous identifier. C’est particuli¢rement le cas
lorsque vous commencez a acquérir les savoir-faire de la voie. Les désirs qui vont &
I’encontre de la voie sont encore forts, et vous vous étes identifié & eux & de nombreuses
reprises dans le passé. Vous devez donc délibérément changer d’allégeance, vous
identifier aux désirs qui vous aideront a progresser et ne pas vous identifier aux désirs
contraires. C’est ainsi que les perceptions du soi et du pas-soi sont utilisées a ce stade de
la voie. Vous appliquez la perception du soi aux choses qui vous maintiennent sur la voie,
et celle du pas-soi a celles qui vous en éloignent.

A mesure que vos compétences se développent et se renforcent, le conflit s’ atténue et
votre soi ne rencontre plus autant d’opposition, de sorte qu’il est moins présent dans
votre conscience. Cela vous permet de vous concentrer directement sur les actions en
elles-mémes. Vous découvrez que I’idée du soi est aussi une action : vous I’ utilisez
lorsqu’elle est utile et vous la laissez de coté lorsqu’elle ne I’est pas.

Au cours de cette retraite, nous avons examiné plusieurs enseignements du Bouddha
sur la maniére de maitriser cette approche. Ils se résument a deux types. L’un est un
ensemble de valeurs et I’autre est un ensemble de techniques. Les valeurs proviennent des
quatre déterminations : le discernement, la vérité, le renoncement et le calme. Cet
ensemble de valeurs s’exprime également dans les six objets de délectation : se délecter du
Dhamma, se délecter de développer et d’abandonner, se délecter de ’isolement, de la
non-affliction et I’absence de conflit.

Ces deux ensembles de valeurs sont étroitement liés.

e Se délecter du Dhamma est lié 4 la détermination sur le discernement et la vérité.

o Se délecter de développer et d’abandonner est lié 4 la détermination sur la vérité et
le renoncement.

o Et se délecter de I’isolement, de la non-affliction et I’absence de conflit est lié 4 la



183

détermination sur le calme.

Il existe une dynamique inhabituelle dans ces déterminations. Elles sont a la fois des
aspects du but auquel nous aspirons et les moyens qui nous permettent d’y parvenir.
Dans les deux cas, nous pratiquons dans un souci de vérité et de calme. En ce qui
concerne les moyens, le Bouddha dit : « Ne négligez pas le discernement », ce qui
signifie qu’il faut toujours garder a I’esprit les conséquences a long terme de vos actions.
Deuxi¢émement, « Protégez la vérité », ce qui signifie étre tres clair avec vous-méme sur
I’origine de vos idées et de vos croyances. Troisitmement et quatriémement, « Engagez-
vous a renoncer » et « Entrainez-vous uniquement pour atteindre le calme ». Notez
que méme au niveau des moyens, le calme est présenté comme un but.

Lorsque les déterminations sont exprimées comme des objectifs ou des fins, nous
constatons que les quatre sont divisées d’une autre maniere. La vérité et le calme sont des
attributs de nibbana, tandis que les formes les plus élevées de discernement et de
renoncement se produisent immédiatement avant I’ expérience du sans-mort, puis
disparaissent. La vérité et le calme sont donc nos valeurs primordiales. C’est pour cela
que nous pratiquons : afin que la vérité et le calme deviennent de véritables attributs de
notre ceeur et de notre esprit.

Voila pour les valeurs.

Quant aux techniques, nous maitrisons les quatre bases du succes et le noble octuple
sentier dans le cadre de ces déterminations. C’est le maintien de ce cadre qui rend ces
stratégies habiles. Autrement dit, vous pouvez appliquer les bases du succes & n’importe
quel projet, bon ou mauvais, et comme vous I’avez peut-étre entendu, vous pouvez méme
utiliser sati pour braquer une banque. Mais lorsque vous vous consacrez avec ardeur a
mettre ces techniques au service des idéaux de calme et de vérité, alors ces techniques
deviennent habiles.

Pour rester sur la noble voie, vous utilisez le programme en cinq étapes du Bouddha
pour vous y maintenir. En d’autres termes, si quelque chose survient qui vous détourne
de la voie, vous en recherchez I’ origine. Ensuite, vous observez comment cela disparait.
Vous essayez de trouver son attrait, puis vous comparez cet attrait a ses inconvénients.
Lorsque vous étes fidele & vous-méme, lorsque vous voyez réellement ce qu’est cet attrait
et que vous comprenez qu’il s’agit en fait d’un mensonge, ¢’est & ce moment-la que vous
développez la dépassion a son égard. C’est ainsi que vous vous échappez, en vous libérant
de toutes les qualités malhabiles qui surgissent dans votre esprit.

Vous utilisez ces cinq étapes pour essayer de rendre votre concentration plus calme et
plus vraie. Le Bouddha décrit comment cela se fait, en disant essentiellement que vous
devez amener votre esprit dans un état aussi calme que possible. Puis, aprés en avoir
profité pendant un certain temps, si vous voyez une perturbation, vous I’abandonnez, et
Iesprit entre dans un état de calme plus profond. Vous appréciez alors que ’esprit est



184

vide de la perturbation précédente, puis vous regardez s’il reste une perturbation plus
subtile. Vous voyez les inconvénients de cette perturbation, vous développez la dépassion
envers sa cause, puis vous vous en échappez. C’est d’ailleurs ainsi que le Bouddha utilise
le concept de vacuité dans la pratique de la concentration : vous essayez de vider votre
esprit de toute perturbation, étape par étape, de cette maniere. Autrement dit, vous
appliquez le programme en cing étapes aux imperfections de la voie afin de le vider de ses
imperfections.

Puis, & mesure que vous approchez de la fin de la voie, le Bouddha vous demande
d’appliquer le programme en cinq étapes aux cing facultés : les facultés de conviction, de
persévérance, de sati, de concentration et de discernement. C’est une autre facon
d’exprimer le noble octuple sentier. Par exemple, vous observez votre concentration.
Vous étes devenu sensible a la facon dont elle nait et disparait. Vous en appréciez
désormais I’attrait dans le sens o elle procure un grand sentiment de paix et de bien-
étre. Mais vous commencez maintenant a vous focaliser sur ses inconvénients. C’est a ce
moment-la que vous pouvez éprouver un fort sentiment de dépassion a son égard en
raison de ses inconvénients.

Bien sir, ces inconvénients sont liés au fait qu’elle est fabriquée et que vous devez
donc continuer ay travailler pour la maintenir. L’esprit ressent de la dépassion a cet
égard. Il veut trouver un bonheur qui n’a pas besoin d’étre entretenu, il aspire alors
véritablement au bonheur non fabriqué du sans-mort. C’est ainsi qu’il s’échappe méme
de lavoie.

Cette analyse colits-bénéfices, sil’on peut ’appeler ainsi, est effectuée a la lumiére de
la troisieme noble vérité, en acceptant la possibilité qu’il existe quelque chose de mieux
que la concentration et qu’un bonheur non fabriqué est possible.

Autrement dit, si vous pensez que la concentration est la meilleure chose possible,
vous n’allez pas vouloir I’abandonner. Mais si vous prenez au sérieux le Bouddha
lorsqu’il dit qu’il existe quelque chose de mieux, alors vous étes plus ouvert aI’idée qu’il
serait préférable, a ce stade, de la laisser de coté.

Ce processus s’applique a tous les facteurs de la voie. Les vues justes en sont un autre
exemple. Elles disent que tout ce qui est fabriqué est impermanent, que tout ce qui est
impermanent est stressant, et qu’il faut donc y renoncer. Vous utilisez cette vue comme
hypothese de travail pour abandonner tous vos attachements aux autres choses. Mais
vous finissez par réaliser que les vues justes elle-mémes sont fabriquées. Elles aussi sont
impermanentes et stressantes, et il faut donc y renoncer également. Vous développez la
dépassion a leur égard et vous en étes libéré.

Pour suivre ce processus, vous devez considérer la dépassion comme une bonne chose.
Comme nous ’avons déja mentionné, il ne s’agit pas d’un ¢état de résignation morne. Il
s’agit plutot d’un sentiment d’avoir miri, comme lorsque vous avez passé I’4ge de jouer



au morpion parce que ce jeu ne vous intéresse plus. Vous réalisez que la dépassion meéne a
une plus grande liberté, 4 un plus grand bonheur. A ce stade, vous abandonnez toutes les
fabrications — parce que vous voyez qu’elles sont des perturbations trompeuses — au
profit de ce qui est non trompeur et véritablement paisible.

Vous arrivez 4 un niveau élémentaire de fabrications verbales et mentales dans
Iesprit. Ce sont ces fabrications qui font durer le moment présent et maintiennent
également votre soi. Vous commencez a vous demander : « Qui parle 4 qui ici ? Qui
envoie des messages a qui ? Pourquoi ? » Ces fabrications semblent inutiles. Lorsqu’elles
semblent inutiles, vous les abandonnez. Sans fabrications, le moment présent n’a plus
rien pour le faconner, il disparait donc.

Dans le méme temps, vos trois soi — [’agent, le consommateur et le commentateur —
disparaissent également. Vous voyez par vous-méme qu’il existe une dimension de la
conscience qui ne nécessite aucune fabrication. Elle est au-dela des agrégats. Elle est au-
dela des six sens. C’est le bonheur ultime et la liberté totale.

Le reste de votre vie est alors vécu a la lumiére de cette connaissance.

Cela peut sembler lointain, mais vous pouvez tout de méme tirer profit de I’approche
du Bouddha dans votre vie, méme si vous n’allez pas aussi loin. Vous avez beaucoup a
gagner a vous concentrer sur vos actions, car celles-ci vous appartiennent vraiment.

Vers la fin de sa vie, Ajaan Suwat a eu un grave accident de voiture qui lui a causé
d’importantes lésions cérébrales. A partir de ce moment-13, il n’a plus été en mesure de
donner de longs discours sur le Dhamma, alors il s’est concentré sur les choses qui étaient
vraiment, vraiment importantes. L’un des points qu’il répétait sans cesse était que méme
si le Bouddha dit que tant de choses sont pas-soi, nos actions sont les notres. En pali, cela
se dit « Kammassako’mbi : je suis le propriétaire de mes actions ». Puis il ajoutait : «
Concentrez-vous sur ce qui vous appartient véritablement. Prenez d’abord soin de vos
responsabilités, car le monde ne peut pas le faire a votre place. »

Ce matin, je discutais avec Dhruv, et il m’a dit : « Les gens commencent a patler. Ils
reviennent 4 la réalité. » Etj’ai répondu : « Non, non, non, non. Ils vont simplement
retourner dans un monde différent. Ils retournent dans un monde qui dit en substance :
« Occupe-toi de ce que nous voulons que tu fasses. Quant 4 tes véritables besoins, nous
ne voulons méme pas en parler. » Le monde vous dit que ce que font les autres ailleurs
est la chose la plus importante a savoir. Mais le Bouddha dit que c’est ce que vous faites
en ce moment méme qui est la chose la plus importante dans votre vie.

Nous arrivons ici & un autre enseignement qu’ Ajaan Suwat répétait souvent vers la fin
de sa vie, a savoir prendre refuge dans le Bouddha, le Dhamma et le Sangha. La question
est : « Qu’est-ce que cela signifie ? » Cela ne signifie pas que le Bouddha va descendre et
vous protéger de nos dirigeants politiques. Cela signifie que vous prenez le Bouddha, le
Dhamma et le Sangha comme exemples. Ils ont trouvé le vrai bonheur, et si vous

185



186

développez leurs qualités dans votre esprit et dans vos actions, vous le trouverez vous
aussi. Ces qualités comprennent la sagesse, la compassion, la pureté, la vertu, la
concentration et le discernement. Elles constituent votre protection. Les politiciens
peuvent toujours vous nuire physiquement et économiquement, mais ils ne peuvent pas
nuire a ce qui a une réelle valeur en vous.

Ces principes étaient vrais a I’époque du Bouddha et ils le sont encore aujourd’hui,
peu importe ce que le reste du monde vous dit, méme s’il vous dit que ¢’est lui la vraie
réalité. La vraie réalité, la réalité véritable, est le principe de vos actions et de leurs
résultats. Faites donc de votre mieux pour que vos actions soient habiles.

Cela signifie qu’il y a beaucoup a gagner a:

e premi¢rement, apprendre & observer votre esprit en action pour voir comment il
faconne vos désirs dans le moment présent ;

o deuxi¢mement, établir des priorités parmi vos désirs, en donnant la priorité  ceux
qui menent au bien-étre et au bonheur a long terme ;

o troisiemement, assouplir vos croyances sur ce que vous étes capable de faire. Ne
soyez pas trop figé dans vos idées sur ce que vous pouvez et ne pouvez pas faire. Essayez de
vous éloigner de toute perception limitante de vous-méme.

e Quatritmement, apprenez a renoncer aux petits plaisirs au profit d’un plus grand
bonheur. De cette fagon, vous gagnerez en maturité. Vous devez étre prét a perdre
quelques pieces aux échecs pour pouvoir gagner la partie.

Il s’agit d’un entrainement a observer I’esprit en action par I’engagement et la
réflexion. En d’autres termes, vous ne vous contentez pas d’ observer I’ esprit, qui fait sans
trop réfléchir ce que ses humeurs lui dictent. Vous essayez de maitriser un savoir-faire, en
particulier ceux de sati et de la concentration. Vous vous engagez dans ces pratiques, puis
vous développez ce qu’on appelle la métacognition en observant de fagon répétée pour
voir comment vous pouvez les améliorer. Cela reléve du domaine des compétences et des
techniques.

Quant 4 établir des priorités parmi vos désirs, c’est une question de valeurs. Attendez-
vous a ce que vos valeurs mirissent & mesure que vous développez vos capacités
d’observation de vous-méme, telles que sati et la concentration. Plus vous trouverez de
plaisir dans la concentration, plus il vous sera facile de dire non aux désirs malhabiles, 4 la
fois parce que vous aurez quelque chose de mieux & leur opposer et parce que vous serez
capable de les reconnaitre comme malhabiles par vous-méme, sans que le Bouddha ait
besoin de vous le dire.

Cependant, ne pensez pas & vous-méme comme devant affronter le monde entier tout
seul. Comme I’a dit le Bouddha, une grande partie de la pratique dépend du
développement de ce qu’il appelle une amitié¢ admirable, ce qui signifie trouver des
personnes qui possedent quatre qualités.



o Elles sont convaincues de la vérité du principe du kamma,
e elles sont vertueuses,

o clles sont généreuses, et

e clles ont du discernement.

Le fait de fréquenter ces personnes vous aide a renforcer ces valeurs en vous-méme.
Mais comme I’a dit le Bouddha, vous ne vous contentez pas de les cotoyer. Si vous
trouvez des personnes qui ont des convictions, vous essayez d’émuler leurs convictions.
Sivous avez du mal 4 le faire, vous pouvez leur demander : « Comment faites-vous cela ?
» Il en va de méme pour la vertu, la générosité et le discernement. Autrement dit, une
amiti¢ admirable ne signifie pas seulement avoir des amis admirables. Cela signifie
apprendre a développer leurs qualités en vous-méme, afin de devenir votre propre ami
admirable.

C’est maintenant a nous de décider dans quelle mesure nous voulons emprunter la
sagesse du Bouddha afin d’atténuer, voire d’éliminer, les souffrances dans notre vie.
Essayez de ne pas vous sous-estimer. Ne laissez pas vos anciennes idées sur vos limites
vous barrer la route. Vous tirerez profit de suivre cette voie, méme partiellement, mais
vous en tirerez encore plus de profit si vous la suivez aussi loin que possible. Comme nous
I’avons dit ’autre soir, apprenez a trouver du plaisir dans le développement et I’abandon.
Vous avez en vous les potentiels pour développer les forces qui vous permettront de
surmonter les états d’esprit qui vous maintiennent en esclavage : des qualités telles que
’avidité, ’aversion et I’illusion. Apprenez a aimer le combat. Relevez le défi de trouver
ces potentiels et de les réaliser.

Le but du Bouddha peut sembler intimidant, mais rappelez-vous qu’il a été enseigné
par un étre humain pour les étres humains. La voie ne se situe pas au-dela des capacités
humaines. Vous étes un étre humain. La voie dans son ensemble vous est destinée.

(MEDITATION)

La derni¢re fois que j’ai vu Ajaan Suwat, ¢’ était quelques mois avant sa mort. Il se
plaignait que son cerveau lui envoyait des perceptions étranges. ] ai interprété cela
comme le signe que ses pouvoirs de sati étaient intacts, puisqu’il reconnaissait que ces
perceptions étaient étranges. Mais ensuite, il a dit quelque chose de vraiment important.
Il a dit : « Mais cette chose que j’ai acquise grice 2 ma pratique, elle n’a pas changé. »
Cette chose, bien sr, serait quelque chose qui n’est pas affecté par la maladie ou la mort
du corps. Rien au monde ne peut I’affecter. Cette possibilité existe donc : il y a en vous
quelque chose de précieux que personne d’autre au monde ne peut connaitre et que rien
au monde ne peut vous enlever.

187



Les perceptions de ’inconstance, du stress et du pas-soi trouvent leur véritable sens au
service du désir d'un bonheur sans-mort.

Dans le contexte du sans-mort

La premiere chose que le Bouddha a dite apres avoir décidé d'enseigner était : «
Ouvertes sont les portes du sans-mort. Que ceux qui ont des oreilles manifestent leur
conviction. » La premiére chose qu'il a dite lorsqu'il a rencontré ses premiers disciples
était : « Le sans-mort a été atteint. Je vais vous instruire. Je vais vous enseigner le
Dhamma. En pratiquant comme je vous l'enseigne, vous atteindrez et demeurerez dans le
but supréme de la vie sainte » (MN 26).

On ne saurait trop insister sur le caractére positif de ces premiers messages. La quéte
spirituelle en Inde était depuis longtemps une recherche du sans-mort. Les anciens Vedas
et les Upanisads avaient formulé leur quéte en termes de recherche d'un bonheur sans-
mort soutenu par une source inépuisable de nourriture physique ou mentale. Des siecles
plus tard, cette quéte était toujours tres vivante a I'époque du Bouddha. Lui-méme avait
formulé sa recherche en termes d’un sans-mort transcendant tout ce qui était négatif :

« Et si moi, étant moi-méme soumis 4 la naissance, voyant les inconvénients de la
naissance, je cherchais le non-né, le repos inégalé du joug : le déliement ? Et si moi, étant
moi-méme soumis au vieillissement... 2 la maladie... 2 Ia mort... au chagrin... 4 la souillure,
voyant les inconvénients du vieillissement... de la maladie... de la mort... du chagrin... de
la souillure, je cherchais le sans vieillissement, le sans maladie, le sans mort, le sans
chagrin, le sans souillure, le repos inégalé du joug : le déliement ? » — MN 26

Et il n'était pas le seul. Sariputta et Moggallana, avant de rencontrer le Bouddha,
avaient exprimé leur aspiration spirituelle dans les mémes termes, l'associant, comme le
futur Bouddha, 2 un bonheur sans-mort :

A cette époque, Sariputta et Moggallana vivaient la vie sainte sous la direction de
Safijaya. Ils avaient conclu ce pacte : « Celui qui atteindra le premier le sans-mort en
informera l'autre. » — Mv 1.23.1

Apres avoir atteint le premier stade de I'éveil en écoutant un résumé de
l'enseignement du Bouddha, Sariputta partit a la recherche de Moggallana :

188



Moggallana le vagabond vit Sariputta le vagabond venir de loin et, en le voyant, lui dit
: « Tes facultés sont claires, mon ami, ton teint est pur et lumineux. As-tu atteint le sans-
mort, mon ami ? »

« Oui, mon ami, j'ai atteint le sans-mort. » — Mv 1.23.6

Bien stir, le désir d'un bonheur immortel n'était pas propre 4 I'Inde ancienne. Il est
universel. En effet, en annoncant qu'il enseignerait le sans-mort, le Bouddha annongait
quelque chose de passionnant et de véritablement bouleversant : qu'il avait résolu le
probléme de la mort.

Quand il atteignit le sans-mort, il sut que sa libération de la naissance, du
vieillissement et de la mort était totale. Ce fut son éveil total (MN 26). Comme il l'a
découvert, le sans-mort véritable est un état totalement illimité. C'est une conscience «
sans surface », ce qui signifie que, contrairement a la conscience ordinaire, elle n'est pas
connue par les six sens, et n'est donc pas limitée aux confins du passé, du présent ou du
futur (MN 49). Elle ne contient aucune des activités qui caractérisent le temps et I'espace
: aller, venir ou rester sur place (Ud 8:1). Indépendante du temps, elle est permanente
(SN 43). Indépendante de l'espace, elle n'est pas limitée & « ici, la-bas ou entre les deux »
(Ud 8:4). C'est le plaisir ultime (Dhp 204), un plaisir au-dela des sensations de plaisir, ce
qui signifie qu'il est totalement inconditionné (MN 59) — ni conditionné par d'autres
choses, ni agissant comme condition pour quoi que ce soit d'autre (MN 1). Et parce qu'il
est inconditionné, il n'a pas besoin de subsistance. C'est pourquoi il est véritablement
sans-mort. Comme 'a dit le Bouddha, ce serait une erreur de penser qu'il y aurait quoi
que ce soit de négatif dans cette expérience (DN 9). Il n'est donc pas étonnant qu'il ait
qualifié la voie vers le sans-mort de « victoire inégalée dans la bataille » (SN 45:4) et son
enseignement de « rugissement du lion » (MN 12 ; AN 4:33).

Compte tenu de la nature extrémement positive de ce message — la victoire sur la
mort —, il est ironique que des générations de personnes en Occident aient considéré le
Bouddha comme un pessimiste. C'est parce qu'elles se sont focalisées sur ses jugements
négatifs a I'égard des choses que les gens chérissent le plus dans la vie, telles que la famille,
la richesse et les possessions.

Mais ces jugements négatifs doivent étre compris dans leur contexte. Comme le
Bouddhal'a vu, les gens s'enferment dans la naissance, le vieillissement et la mort 4 cause
de leurs désirs et de leurs attachements. Il voulait qu'ils voient le coté négatif des choses
auxquelles ils s'attachent, afin qu'ils puissent connaitre la liberté qui vient du lacher-prise.

Il a notamment constaté qu'ils désiraient et s agrippaient a cinq activités, appelées
agrégats : la forme, la sensation, la perception, les fabrications mentales et la conscience
sensorielle. C'est & partir de ces activités qu'ils fagconnent les choses qui, selon eux,
donnent un sens solide a la vie : leurs fantasmes sensuels, leur vision du monde, leur

189



conception de ce qui devrait et ne devrait pas étre fait, méme leur perception de ce qu’ils
sont.

Comme ces attachements sont profonds, tres profonds, il a dit leur prescrire un
remede puissant pour les contrer. Son remeéde principal était le suivant : il soulignait
d'abord que les choses auxquelles ils étaient attachés étaient composées d'agrégats —
méme leur expérience d'eux-mémes et du monde était fagonnée par des agrégats —, puis
que tout ce qui était composé de ces activités ne pouvait constituer un bonheur durable
ou fiable.

C'est pourquoi le Bouddha enseignait a ses auditeurs qu'il leur serait profitable de
considérer les agrégats sous l'angle de trois perceptions axées sur (1) le fait que tous les
agrégats sont éphémeres et inconstants, (2) le fait que les choses inconstantes, si l'on
cherche  y trouver le bonheur, sont source de stress, et (3) le fait que les choses qui sont
inconstantes et source de stress, lorsqu'on les considére a la lumiere d'une alternative
sans-mort, ne méritent pas d'étre considérées comme « moi, mon soi ou ce que je suis ».
Lorsque ces perceptions vont droit au cceur, elles font naitre un sentiment de dépassion
vis-a-vis des agrégats, permettant a I'esprit de les abandonner.

Comme la voie vers la fin de la souffrance utilise des versions habiles des agrégats — a
la fois pour développer le discernement et pour procurer des plaisirs nourrissants en
chemin —, ces trois perceptions doivent étre appliquées par étapes. Dans un premier
temps, elles s'appliquent a tout ce qui pourrait détourner 'esprit de la voie. Dans un
deuxie¢me, elles s'appliquent a la voie elle-méme, afin que l'esprit puisse devenir
totalement libre.

Ainsi, méme si ces perceptions d’inconstance, de stress et de pas-soi se focalisent sur
le coté négatif des agrégats, leur objectif, lorsqu'on les considere dans leur contexte, est
positif : induire une dépassion profonde qui libérerait I'esprit des attachements qui le
maintiennent esclave du désir, le ramenant sans cesse vers le vieillissement, la maladie et
la mort. De cette maniere, ces perceptions permettent a l'esprit de s'ouvrir 4 la place au
bonheur illimité du sans-mort.

Le probleme est que beaucoup de personnes qui s'identifient comme bouddhistes,
voire comme enseignants bouddhistes, inversent le contexte. Au lieu de considérer le
désir d'un bonheur sans-mort comme le contexte, et les trois perceptions comme des
stratégies dont le but est de servir ce contexte, ces personnes inversent les choses. Elles
prennent les trois perceptions comme contexte, définissant la nature de la réalité, et
affirment que le désir de bonheur, pour étre réaliste, doit accepter ce contexte : le mieux
que l'on puisse espérer dans un monde inconstant est un bonheur inconstant,
intrinséquement stressant, qui n'est pas vraiment vous ou votre.

Lorsque ces perceptions — désormais appelées, conformément aux anciens
commentaires, les trois « caractéristiques » — forment le contexte, elles recadrent le

190



probléme de la mort. La mort n'est plus considérée comme le probléeme. Au contraire, le
probleéme est le désir d'échapper a la mort pour trouver un bonheur immuable.
S'accrocher a ce désir est désormais considéré comme la cause de la souffrance. La
véritable sagesse consiste & accepter la mort, 4 abandonner le désir d'un bonheur
immuable et a trouver la paix et le contentement en embrassant et en abandonnant les
plaisirs du monde tels qu'ils vont et viennent dans le moment présent.

Cette attitude est parfois appelée la pratique « d’embrasser I'impermanence ». Dans
cette pratique, I'inconstance des agrégats n'est plus considérée comme une raison de
vouloir s'en détacher une fois pour toutes. Au contraire, c'est une raison supplémentaire
de les chérir avant qu'ils ne disparaissent. On dit qu'une fleur est belle parce qu'elle se
fane, qu'un coucher de soleil est émouvant parce qu'il s'estompe, que chaque instant est
infiniment précieux parce qu'il est éphémere, disparaissant des qu'il apparait.

L'attrait de cette ligne de pensée est facile & comprendre, dans la mesure ou elle rend
I'éveil accessible : & portée de main et ne nécessitant aucun effort héroique. Dans le méme
temps, elle prone la sagesse du contentement, de la résilience et de la reconnaissance, qui
sont toutes de bonnes vertus bouddhistes. Mais cela a un prix. Elle rejette I'enseignement
du Bouddha sur le bonheur immuable que I'on trouve dans une dimension libérée des
limites de I'espace, du temps et du moment présent. A la place, elle se contente des
plaisirs modestes et anémiques qui se trouvent dans ces limites, des limites qui enlévent
constamment tout ce qu'elles offrent. Comparée au sans-mort, la doctrine qui consiste a
embrasser l'impermanence ressemble a I'une des visions de l'enfer de Dante, dans laquelle
des amants tentent de s'étreindre mais sont sans cesse séparés I'un de l'autre par un
tourbillon qui ne s'arréte jamais.

Il est possible de considérer cette attitude simplement comme une excuse pour refuser
de relever les défis de la voie vers le véritable sans-mort. Et cette réticence n'a rien de
nouveau. Méme a I'époque du Bouddha, beaucoup de ses disciples n'étaient pas préts
pour la noble voie. Ils se contentaient plutét de la voie vers le bonheur dans cette vie et de
l'espoir d'une bonne renaissance future. Il est triste qu'ils aient été réticents, mais au
moins ils ont honoré le Bouddha et ceux de ses disciples qui étaient préts a s'engager sur
la noble voie.

En revanche, l'attitude moderne qui consiste & embrasser I'impermanence n'est pas
simplement une attitude de réticence. Son postulat de base nie la possibilité de la victoire
du Bouddha. Elle sous-entend que son désir d'un bonheur sans-mort était erroné, que ses
affirmations selon lesquelles il avait réussi a le trouver étaient illusoires. De cette maniere,
elle nie la possibilité de la victoire non seulement pour le Bouddha, mais aussi pour tous
les étres vivants. Le message du Bouddha, entre les mains de cette doctrine, n'a rien a
offrir & ceux dont le monde s'écroule et dont les souffrances sont extrémes.

Alors, pour le bien du Bouddha et pour le bien de nous tous qui souffrons, nous

191



ferions mieux de comprendre correctement le contexte. Lorsqu'il a décidé d'enseigner, il
n'a pas annoncé qu'il ouvrait la porte a des attentes réduites. Lorsqu'il a approché ses
premiers disciples, il na pas murmuré qu'il avait trouvé la sagesse d'apprécier la beauté
éphémere des fleurs des champs. Il a rugi parce qu'il avait atteint quelque chose
d'infiniment plus grand. Il ouvrait les portes du sans-mort, le bonheur le plus élevé
auquel on puisse aspirer. Tel était le contexte. Les trois perceptions fonctionnaient dans
ce contexte, comme des stratégies pour libérer ses auditeurs de leurs attachements afin
qu'ils puissent atteindre le bonheur du sans-mort eux aussi.

192



193

Lectures

§1. "Tous les phénomenes s'enracinent dans le désir.

"Tous les phénomenes entrent en jeu par le biais de l'attention.
"Tous les phénomenes ont pour origine le contact.

"Tous les phénomenes ont pour point de rencontre la sensation.
"Tous les phénomenes sont régis par la concentration.

"Tous les phénomenes ont sa#i pour principe directeur.

"Tous les phénomenes ont le discernement comme état supérieur.
"Tous les phénomenes ont pour bois de ceeur la libération.

"Tous les phénomenes prennent pied dans le sans-mort.

"Tous les phénomenes ont pour finalité le déliement." - AN 10:58

§2. « Et qu’est-ce que le stress de ne pas obtenir ce que I’on veut ? Chez les étres
soumis a la naissance, le souhait apparait, ‘Oh, puissions-nous ne pas étre soumis a la
naissance, et que la naissance ne vienne pas a nous.” Mais ce n’est pas en le souhaitant
qu’on y parvient. Voila ce qu’est le stress de ne pas obtenir ce que I’on veut. Chez les
étres soumis au vieillissement... 4 la maladie... 4 la mort... au chagrin, aux lamentations, a
la douleur, a la détresse et au désespoir, le souhait apparait, ‘Oh, puissions-nous ne pas
étre soumis au vieillissement... 4 la maladie... 4 la mort... au chagrin, aux lamentations, a
la douleur, a la détresse et au désespoir, et que le vieillissement... la maladie... la mort... le
chagrin, les lamentations, la douleur, la détresse et le désespoir ne viennent pas a nous.’
Mais ce n’est pas en le souhaitant qu’on y parvient. Voila ce qu’est le stress de ne pas
obtenir ce que ’on veut. - DN 22

§3. "Et qu'est-ce que la noble recherche? Il y a le cas ol une personne, étant elle-méme
sujette a la naissance, en voyant les inconvénients de la naissance, recherche le non-né, le
repos sans pareil libéré du joug: le déliement. Etant elle-méme sujette au vieillissement... 2
la maladie... 4 la mort... au chagrin... 3 la souillure, en voyant les inconvénients du
vieillissement... de la maladie... de la mort...du chagrin... de la souillure, recherche le sans-
vieillissement, le sans-maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le non-souillé, le repos sans
pareil libéré du joug: le déliement. Voici ce qu’est la noble recherche.

"Moi aussi, moines, avant mon ¢éveil, quand je n’étais qu'un Bodhisatta non-éveill¢,
étant moi-méme sujet a la naissance, recherchais ce qui était de méme sujet a la naissance.
Etant moi-méme sujet au vieillissement... 3 la maladie...  la mort... au chagrin...  la
souillure, je recherchais [le bonheur dans] ce qui était de méme sujet  la maladie... 2 la
mort... au chagrin... 4 la souillure. La pensée me vint : 'Pourquoi est-ce que, étant moi-
méme sujet a la naissance, je recherche ce qui est de méme sujet a la naissance? Etant moi-



méme sujet au vieillissement... 4 la maladie... & [a mort... au chagrin... 2 la souillure,
pourquoi est-ce que je recherche ce qui est de méme sujet au vieillissement... a la
maladie... 2 la mort... au chagrin... 2 la souillure? Et si, étant moi-méme sujet a la
naissance, en voyant les inconvénients de la naissance, je cherchais le non-né, le repos
sans pareil libéré du joug: le déliement? Et si, étant moi-méme sujet au vieillissement... 2
la maladie... 2 la mort... au chagrin... 4 la souillure, en voyant les inconvénients du
vieillissement... de la maladie... de la mort... du chagrin... de la souillure, je cherchais le
sans-vieillissement, le sans-maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le repos sans pareil
libéré du joug: le déliement?'...

"Alors, moines, étant moi-méme sujet a la naissance, en voyant les inconvénients de la
naissance, a la recherche du non-né, du repos sans pareil libéré du joug, du déliement,
j'atteignis le non-né, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement. Etant moi-méme
sujet au vieillissement... 4 la maladie... 4 la mort... au chagrin... 4 la souillure, en voyant les
inconvénients du vieillissement... de la maladie... de la mort... au chagrin... de la souillure,
a la recherche du sans-vieillissement, du sans-maladie, du sans-mort, du sans-chagrin, du
repos sans pareil libéré du joug, du déliement, j'atteignis le sans-vieillissement, le sans-
maladie, le sans-mort, le sans-chagrin, le repos sans pareil libéré du joug: le déliement.
Connaissance et vision surgirent en moi: 'Non provoquée est ma libération. C’est la
derniére naissance. Il n'y aura plus d'autre devenir.' - MN 26

§4. « Ceci, moines, est la noble vérité du stress : la naissance est stressante, le
vieillissement est stressant, la mort est stressante ; le chagrin, les lamentations, la douleur,
la détresse et le désespoir sont stressants ; ’association avec le non-aimé est stressante ; la
séparation d’avec I’aimé est stressante, ne pas obtenir ce que I’on veut est stressant. En
bref, les cinq agrégats de I agrippement sont stressants.

« Et ceci, moines, est la noble vérité de |’ origine du stress : le désir insatiable qui
mene 4 plus de devenir — accompagné par la passion et la délectation, se délectant ici, puis
la - c’est-a-dire le désir de sensualité, le désir de devenir, le désir de non-devenir.

« Et ceci, moines, est la noble vérité de la cessation du stress : la disparition et la
cessation totale, la renonciation, le renoncement, I’affranchissement et le [Acher prise de
ce désir insatiable.

« Et ceci, moines, est la noble vérité de la voie qui conduit a la cessation du stress :
précisément ce noble octuple sentier : les vues justes, la résolution juste, les paroles justes,
I’action juste, les moyens d’existence justes, I’ effort juste, sazi juste, la concentration

juste. » - SN 56:11

§5. « Parmi tous les phénomenes fabriqués qu’il peut y avoir, ce noble octuple sentier
— les vues justes, la résolution juste, les paroles justes, [’action juste, les moyens

194



195

d’existence justes, I’effort juste, sati juste, la concentration juste — est considéré comme
supréme. » - [ti 90

§6. "Et qu'est-ce que la résolution juste? La résolution juste, je vous le dis, est de deux
sortes: il y a la résolution juste avec fermentations, qui va de pair avec le mérite, résultant
en acquisitions [de devenir]; et il y a la noble résolution juste, sans fermentations,
transcendante, un facteur de la voie.

"Et qu'est-ce que la résolution juste avec fermentations, qui va de pair avec le mérite,
et résulte en acquisitions? Etre résolu au renoncement, 3 la non-malveillance et 2
l'innocuité. Telle est la résolution juste avec fermentations, qui va de pair avec le mérite
et résulte en acquisitions.

"Et qu'est-ce que la résolution juste sans fermentations, qui est transcendante et un
facteur de la voie? La pensée, la pensée dirigée, la résolution, la fixité mentale, la
transfixion mentale, la focalisation de la conscience, et les fabrications verbales [la pensée
dirigée et I’évaluation] chez celui qui développe la noble voie, dont 'esprit est noble,
dont l'esprit est sans fermentations, qui est en pleine possession de la noble voie. Telle est
la résolution juste qui est sans fermentations, transcendante, facteur de la voie.

"On fournit un effort pour abandonner la résolution erronée et pour entrer dans la
résolution juste: tel est notre effort juste. On utilise sazi pour abandonner la résolution
erronée et pour entrer et demeurer dans la résolution juste: tel est notre sa#i juste. Ainsi
ces trois qualités — les vues justes, I’ effort juste et sazi juste — courent et tournent autour

de la résolution juste.” - MN 117

§7. « Et, moines, qu’est-ce que |’effort juste? (i) Il y a le cas ol un moine génére le
désir, s’efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en vue de la
non-apparition de qualités néfastes, malhabiles, qui ne sont pas encore apparues. (ii) Il
génere le désir, s”efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en
vue de I’abandon des qualités néfastes, malhabiles, qui sont apparues. (iii) Il génére le
désir, s’efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en vue de
I’apparition de qualités habiles qui ne sont pas encore apparues. (iv) Il génére le désir,

s’ efforce, active sa persévérance, maintient et exerce sa détermination en vue du
maintien, de la non-confusion, de I’accroissement, de la plénitude et du développement
jusqu’a leur apogée des qualités habiles qui sont apparues. Voila, moines, ce qu’on
appelle Ieffort juste. » — SN 45:8

§ 8. « ‘Une personne a quatre déterminations.” Ainsi a-t-il été dit. En référence a
quoi cela a-t-il été dit ? Voici les quatre déterminations : la détermination pour le
discernement, la détermination pour la vérité, la détermination pour le renoncement, la



détermination pour le calme. « ‘Une personne a quatre déterminations.” Ainsi a-t-il été
dit, et ¢’est en référence a ceci que cela a été dit.

« On ne doit pas négliger le discernement, on doit protéger la vérité, étre dévoué au
renoncement et s’ entrainer uniquement pour le calme. » — MN 140

§9. Que tous les étres soient heureux dans leur cceur.
Ne laissez personne tromper quelqu’un d’autre
ou mépriser quiconque ot que ce soit,
ou, sous le coup de la colére ou de la résistance,
souhaiter que quelqu’un d’autre souffre.

Tout comme une meére risquerait sa vie
pour protéger son enfant, son unique enfant,
de la méme maniére envers tous les étres,
cultivez le cceur sans aucune limite.
Avec bienveillance pour le cosmos tout entier,
cultivez un ceeur illimité :
au-dessus, en-dessous et tout autour,
sans obstruction, sans hostilité ni haine.
Que ce soit debout, en marchant,
assis, ou allongg,
aussi longtemps que I’on a chassé la torpeur,
on doit étre résolu A maintenir ce sati.
Voila ce qu’on appelle une demeure de Brahma
ici-et-maintenant. — Sz 1:8

§10. Ainsi ai-je entendu. En une occasion, le Vénérable Ananda demeurait prés de
Kosambi au monastére de Ghosita. Unnabha le brahmane alla aupres du Vénérable
Ananda et, étant arrivé, le salua courtoisement. Apres un échange de salutations amicales

et de courtoisies, il s assit sur le coté. Alors qu’il était assis 13, il dit au Vénérable Ananda:

« Maitre Ananda, quel est le but de cette vie sainte telle qu’on la vit sous I’égide de
Gotama le contemplatif ? »

« Brahmane, on vit la vie sainte sous I’égide du Béni dans le but d’abandonner le
désir.»

« Y a-t-il une voie, y a-t-il une pratique pour abandonner ce désir ? »

« Oui, il y a une voie, il y a une pratique pour abandonner ce désir. »

« Quelle est la voie, la pratique pour abandonner ce désir ? »

« Brahmane, il y a le cas ot un moine développe la base de pouvoir doté de la

196



concentration fondée sur le désir et les fabrications de I’ effort. Il développe la base de
pouvoir doté de la concentration fondée sur la persévérance... la concentration fondée
sur la détermination... la concentration fondée sur la discrimination et les fabrications de
Ieffort. Ceci, brahmane, est la voie, ceci est la pratique pour abandonner ce désir. »

« §’il en est ainsi, maitre Ananda, alors ¢’est une voie sans fin, et non une voie qui a
une fin, car il est impossible de pouvoir abandonner le désir au moyen du désir. »

« Dans ce cas, brahmane, laissez-moi vous contre-interroger sur ce sujet. Répondez
comme vous le souhaitez. Qu’en pensez-vous ? N’avez-vous pas d’abord eu un désir,
lorsque vous vous étes dit : Je vais aller au monastere,’ et ensuite, une fois arrivé au
monastere, ce désir particulier ne s’ est-il pas dissipé ? »

« Si, monsieur. »

« N’avez-vous pas d’abord fait preuve de persévérance, lorsque vous vous étes dit : ‘Je
vais aller au monastere,’ et ensuite, une fois arrivé au monastere, cette persévérance
particuli¢re ne s’ est-elle pas dissipée ? »

« Si, monsieur. »

« N’avez-vous pas d’abord eu une intention, lorsque vous vous étes dit : ‘Je vais aller
au monastere,” et ensuite, une fois arrivé au monastere, cette intention particuliére ne
s’ est-elle pas dissipée ? »

« Si, monsieur. »

« N’avez-vous pas d’abord fait preuve de discrimination, lorsque vous vous étes dit :
‘Je vais aller au monastére,’ et ensuite, une fois arrivé au monastere, cette discrimination
particuli¢re ne s’ est-elle pas dissipée ? »

« Si, monsieur. »

« Il en va de méme pour un arahant dont les fermentations sont arrivées a leur terme,
qui a atteint la plénitude, accompli la tiche, posé le fardeau, qui est parvenu au but
véritable, qui a totalement détruit I’entrave du devenir, et qui est libéré par la
connaissance juste. Quel que soit le désir qu’il avait au début pour parvenir 4 I’état
d’arahant, quand il est parvenu 4 I’état d’arahant, ce désir s’est dissipé. Quelle que soit la
persévérance qu’il avait au début pour parvenir a1’état d’arahant, quand il est parvenu a
Iétat d’arahant, cette persévérance s’ est dissipée. Quelle que soit I’intention qu’il avait
au début pour parvenir a1’état d’arahant, quand il est parvenu a I’état d’arahant, cette
intention s’est dissipée. Quelle que soit la discrimination qu’il avait au début pour
parvenir a’état d’arahant, quand il est parvenu a I’état d’arahant, cette discrimination
s’est dissipée. Alors, qu’en pensez-vous, brahmane ? Est-ce une voie sans fin, ou une voie
quiaune fin ? »

« Vous avez raison, maitre Ananda. C’est une voie qui a une fin, et non une voie sans
fin. Magnifique, maitre Ananda ! Magnifique ! Tout comme s’il remettait debout ce qui
était renversé, révélait ce qui était caché, montrait le chemin a celui qui était perdu, ou

197



qu’il portait une lampe dans I’ obscurité afin que ceux qui ont des yeux puissent voir les
formes ; de la méme maniére maitre Ananda, par de nombreux raisonnements, a rendu le
Dhamma clair. Je prends refuge auprés de maitre Gotama, du Dhamma, et du Sangha des
moines. Puisse maitre Ananda se souvenir de moi comme d’un disciple laic qui a pris
refuge, & compter de ce jour, pour lavie. » - SN 51:15

§11. Iy ale cas ot un moine développe la base de pouvoir doté de la concentration
fondée sur le désir et les fabrications de I’effort, en se disant: 'Ce désir qui est le mien ne
sera ni trop léthargique ni trop actif, ni restreint intérieurement, ni dispersé
extérieurement.’

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir trop léthargique? C'est un désir qui est
accompagné de paresse, associé a paresse. Voici ce qu'on appelle un désir trop léthargique.

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir trop actif? C'est un désir qui est accompagné
d'agitation, associé¢ a l'agitation. Voici ce qu'on appelle un désir trop actif.

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir restreint intérieurement? C'est un désir qui est
accompagné de torpeur et de somnolence, associé a la torpeur et la somnolence. Voici ce
qu'on appelle un désir restreint intérieurement.

Et qu'est-ce, bhikkhus, qu'un désir dispersé extérieurement? C'est un désir qui est
agité par les cinq cordons de la sensualité, dispersé et dissipé vers I'extérieur. Voici ce
qu'on appelle un désir dispersé extérieurement. - SINV 51:20

§12. « ’Ce corps est produit par le désir. Et pourtant, c’est en s’appuyant sur le désir
que le désir doit étre abandonné.” Ainsi a-t-il été dit. Et en référence a quoi cela a-t-il été
dit ? Il y ale cas, sceur, ol un moine entend dire: ‘Le moine portant tel nom, avec la
destruction des fermentations, est entré et demeure dans I’affranchissement par la
conscience et I’affranchissement par le discernement libres de fermentations, les ayant
directement connus et réalisés par lui-méme dans I’ici-et-maintenant.” Il se dit : ‘T’ espére
que moi aussi, par la destruction des fermentations, j’entrerai et demeurerai dans
I’affranchissement par la conscience et I’affranchissement par le discernement libres de
fermentations, les ayant directement connus et réalisés par moi-méme dans ’ici-et-
maintenant.” Plus tard, il abandonne le désir en s’aidant du désir. ‘Ce corps est produit
par le désir. Et pourtant, ¢’est en s’appuyant sur le désir que le désir doit étre
abandonné.” Ainsi a-t-il été dit, et c’est en référence a ceci que cela a été dit.»

« "Ce corps est produit par ”’orgueil. Et pourtant, ¢’est en s’appuyant sur
I’orgueil que I’ orgueil doit étre abandonné.” Ainsi a-t-il été dit. Et en référence a quoi
cela a-t-il été dit ? Il y a le cas, sceur, ot un moine entend dire: ‘Le moine portant tel nom,
avec la destruction des fermentations, est entré et demeure dans ’affranchissement par la
conscience et I’affranchissement par le discernement libres de fermentation, les ayant

198


blank
blank
blank
blank

199

directement connus et réalisés par lui-méme dans ’ici-et-maintenant.” Il se dit : ‘Le
moine portant tel nom, avec la destruction des fermentations, est entré et demeure dans
I’affranchissement par la conscience et I’affranchissement par le discernement libres de
fermentation, les ayant directement connus et réalisés par lui-méme dans I’ici-et-
maintenant. Alors, pourquoi pas moi ?” Plus tard, il abandonne I’ orgueil en s’aidant de
I’orgueil. ‘Ce corps est produit par I’ orgueil. Et pourtant, ¢’est en s’appuyant sur
I’orgueil que I’ orgueil doit étre abandonné.” Ainsi a-t-il été dit, et c’est en référence a ceci
que celaa éeé dit.» — AN 4:159

§13. « Et qu’est-ce que le soi comme principe directeur ? Il y a le cas ol un moine,
étant allé dans un endroit sauvage, au pied d’un arbre, ou dans une demeure vide, se dit :
‘Ce n’est pas pour les robes que j’ai quitté mon foyer et suis entré dans la vie sans foyer ;
ce n’est pas pour la nourriture d’aumoénes, pour le logement, ou pour tel ou tel état de
devenir [futur] que j’ai quitté mon foyer et suis entré dans la vie sans foyer. C’est
simplement parce que je suis assailli par la naissance, le vieillissement et la mort ; par le
chagrin, les lamentations, les douleurs, la détresse et le désespoir ; assailli par le stress,
submergé par le stress, [et j’espere :] « Peut-étre que la fin de toute cette masse de
souffrance et de stress pourrait étre connue ! » Mais si je recherchais les mémes sortes de
plaisirs sensuels que j’ai abandonnés en quittant mon foyer pour entrer dans la vie sans
foyer — ou d’autres pires encore — cela ne me conviendrait pas. Alors, il se dit : ‘Ma
persévérance sera éveillée et non relachée ; mon sati établi et non confus ; mon corps
calme et non excité ; mon esprit centré et unifié.” Ayant fait de lui-méme son principe
directeur, il abandonne ce qui est malhabile, développe ce qui est habile, abandonne ce
qui est blamable, développe ce qui n’est pas blamable, et prend soin de lui d’une fagon
qui est pure. Voila ce qui est appelé le soi comme principe directeur. » — AN 3:40

§14. « Et quelles sont les six sortes de détresse lides a la vie de foyer ? La détresse qui
survient lorsque I'on considére comme une non-acquisition la non-acquisition de formes
reconnaissables par |'ceil - agréables, plaisantes, charmantes, attachantes, liées aux appats
du monde - ou lorsque I'on se souvient de la non-acquisition antérieure de telles formes
apres qu'elles ont passé, cessé et changé : c'est ce que l'on appelle la détresse liée 4 la vie de
foyer. [De méme pour les sons, les odeurs, les gofits, les sensations tactiles et les idées. ]

« Et quelles sont les six sortes de détresse liées au renoncement ? La détresse
provenant du désir qui nait chez quelqu'un qui est rempli du désir des libérations
inégalées lorsque, faisant l'expérience de I'inconstance de ces mémes formes, de leur
changement, de leur disparition et de leur cessation, il voit avec un juste discernement
comme cela se produit que toutes les formes, avant et maintenant, sont inconstantes,
stressantes, sujettes au changement et qu'il est rempli de ce désir : ‘O, quand vais-je entrer



et demeurer dans la dimension dans laquelle les étres nobles entrent et demeurent en ce
moment 2’ C'est ce qu'on appelle la détresse liée au renoncement. [De méme pour les
sons, les odeurs, les gotits, les sensations tactiles et les idées. ]

« En dépendant et vous appuyant sur les six sortes de détresse liées au
renoncement, abandonnez et transcendez les six sortes de détresse liées a la vie de foyer.
Tel est leur abandon, tel est leur dépassement. » - MN 137

§15. « Et comment la lutte est-elle fructueuse, comment l'effort est-il fructueux ? ... »

« Supposons qu'un homme soit amoureux d'une femme, que son esprit soit pris d'un
désir féroce, d'une passion féroce. Il la voit en compagnie d'un autre homme, bavardant,
plaisantant et riant. Qu'en pensez-vous, moines ? Alors qu'il la voit debout avec un autre
homme, bavardant, plaisantant et riant, le chagrin, la lamentation, la douleur, la détresse
et le désespoir naitraient-ils en lui ? »

« Oui, seigneur. Pourquoi cela ? Parce qu'il est amoureux d'elle, que son esprit est
piégé par un désir féroce, une passion féroce.... »

Supposons maintenant qu'il se dise : « Je suis amoureux de cette femme, mon esprit
est prisonnier d'un désir féroce, d'une passion féroce. Lorsque je la vois en compagnie
d'un autre homme, en train de bavarder, de plaisanter et de rire, j'éprouve du chagrin, des
lamentations, de la douleur, de la détresse et du désespoir. Pourquoi ne pas abandonner
mon désir et ma passion pour cette femme ? Il abandonne donc son désir et sa passion
pour cette femme et la voit ensuite debout avec un autre homme, bavardant, plaisantant
et riant. Qu'en pensez-vous, moines ? En la voyant avec un autre homme, bavardant,
plaisantant et riant, le chagrin, la lamentation, la douleur, la détresse et le désespoir
naitraient-ils en lui ? »

« Non, seigneur. Pourquoi cela ? Il n’a plus de passion pour cette femme.... »

« De la méme maniere, le moine, lorsqu'il n'est pas accablé, ne s'accable pas de
douleur et ne rejette pas les plaisirs qui s'accordent avec le Dhamma, bien qu'il ne soit pas
épris de ces plaisirs. Il discerne que « lorsque j'exerce une fabrication [physique, verbale
ou mentale] contre cette cause de stress, alors de la fabrication de l'effort nait la
dépassion. Lorsque je regarde cette cause de stress avec équanimité, le développement de
I'équanimité engendre la dépassion. » Alors, il exerce une fabrication contre la cause du
stress pour laquelle la dépassion vient de la fabrication de l'effort, et développe
I'équanimité 2 I'égard de la cause du stress pour laquelle la dépassion vient du
développement de I'équanimité. Ainsi, le stress provenant de la cause du stress ot il y a de
la dépassion provenant de la fabrication de l'effort est épuisé, et le stress provenant de la
cause du stress ot il y a de la dépassion provenant du développement de I'équanimité est
épuisé.

« De plus, le moine remarque ceci : ‘Lorsque je vis selon mon plaisir, les qualités

200



201

malhabiles augmentent en moi et les qualités habiles diminuent. En revanche, lorsque je
fournis un effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en moi et les
qualités habiles augmentent. Pourquoi ne fournirai-je pas un effort stressant et
douloureux 2’ Il fournit un effort stressant et douloureux, et pendant qu'il fournit cet
effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en lui, tandis que les
qualités habiles augmentent. Plus tard, il ne fournira plus d’effort stressant et
douloureux. Pourquoi en est-il ainsi ? Parce qu'il a atteint le but pour lequel il fournissait
cet effort stressant et douloureux. C'est pourquoi, plus tard, il ne fournira plus cet effort
stressant et douloureux.

« Supposons qu'un fleurettiste chauffe et réchauffe la tige d'une fleche entre deux
flammes, la rendant droite et souple. Plus tard, il ne chauffera plus la fleche entre deux
flammes, ce qui la rendra droite et souple. Pourquoi en est-il ainsi ? Parce qu'il a atteint le
but pour lequel il chauffait et réchauffait la fleche. C'est pourquoi, plus tard, il ne
chauffera plus la fleche entre deux flammes, la rendant droite et souple.

« De la méme maniere, le moine remarque ceci : ‘Lorsque je vis selon mon plaisir, les
qualités malhabiles augmentent en moi et les qualités habiles diminuent. En revanche,
lorsque je fournis un effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en
moi et les qualités habiles augmentent. Pourquoi ne fournirai-je pas un effort stressant et
douloureux 2’ Il fournit un effort stressant et douloureux, et pendant qu'il fournit cet
effort stressant et douloureux, les qualités malhabiles diminuent en lui, tandis que les
qualités habiles augmentent. Plus tard, il ne fournira plus d’effort stressant et
douloureux. Pourquoi en est-il ainsi ? Parce qu'il a atteint le but pour lequel il fournissait
cet effort stressant et douloureux. C'est pourquoi, plus tard, il ne fournira plus cet effort
stressant et douloureux.

« Clest ainsi que la lutte est fructueuse, que l'effort est fructueux » - MN 101

§ 16. « Et comment sati est-il le principe directeur? En ayant sati bien établi en soi
que : j’acheverai tout entrainement relatif 4 la conduite juste qui n’est pas encore achevé,
ou je protégerai avec discernement tout entrainement relatif a la conduite juste qui est
achevé’. En ayant sati bien établi en soi que : j"achéverai tout entrainement relatif aux
principes de base de la vie sainte qui n’est pas encore achevé, ou je protégerai avec
discernement tout entrainement relatif aux principes de base de la vie sainte qui est
achevé.” En ayant sati bien établi en soi que : j’examinerai avec discernement tout
Dhamma qui n’a pas encore été examiné, ou je protégerai avec discernement tout
Dhamma qui a été examiné.” En ayant sati bien établi en soi que : je percevrai par
I’affranchissement tout Dbamma qui n’a pas encore été percu, ou je protégerai avec
discernement tout Dbamma qui a été percu.’

« Voila comment sati est le principe directeur. » — AN 4:245



202

§17. « Moines, six qualités conduisent au déclin d'un moine en formation. Quelles
sont ces six qualités ? Se complaire dans le travail, se complaire dans la conversation, se
complaire dans le sommeil, se complaire dans I'enchevétrement, ne pas garder ses facultés
sensorielles, ne pas connaitre la modération dans la nourriture. Ces six qualités
conduisent au déclin d'un moine en formation. » - AN 6:31

§18. « Moines, doté de six qualités, un moine demeure dans 'ici et maintenant avec
une abondance de plaisir et de bonheur, et sa source pour la fin des fermentations a été
activée. Quelles sont ces six qualités 2

« Il'y ale cas ott un moine est quelqu'un qui se plait dans le Dhamma, quelqu'un qui
se plait & développer (des qualités habiles) et & abandonner (des qualités malhabiles),
quelqu'un qui se plait dans I'isolement, quelqu'un qui se plait dans I'absence d'affliction,
quelqu'un qui se plait dans la non-objectivation [nippapanca] ".

« Doté de ces six qualités, un moine demeure dans l'ici et maintenant avec une

abondance de plaisir et de bonheur, et sa source pour la fin des fermentations a été
activée. » - AN 6:78



203

Glossaire

Ajaan (thai) : maitre, mentor.

Arabant : un” éue digne " ou * étre pur s une personne dont lesprit est libéré de toute souillure
ct qui n'est donc plus destinée a une future renaissance. Un titre utilis¢ pour décrire le Bouddha ainsi
que le niveau le plus élevé atteint par ses nobles disciples.

Bbhava : devenir. Unc identit¢ endossée al'intérieur d’'un monde d’expérience particulier. Les trois
niveaux de devenir se trouvent aux niveaux de la sensualité, de la forme et du sans-forme.

Bodbisatta: * un étre (qui chemine) vers Iéveil 7 ; le terme employé¢ pour décrire le Bouddha
avant qu'il ne devienne Bouddha, depuis son aspiration originelle jusquau moment de son éveil total.
En sanskrit : Bodhisattva.

Brabma : habitant des niveaux d’existence célestes supéricurs de la forme ou du sans-forme.

Brabmane : membre de la caste des prétres, qui se disait étre la plus haute caste de 'Inde, ense
basant sur la naissance.

Brabmavibara : unc attitude mentale qui, quand elle est développée a un niveau ou elle peut
étre ¢tendue A tous les étres sans limite, conduit a la renaissance dans 'un des mondes des Brahmas. 11y
enaen tout quatre : la bienveillance illimitée (metta), la compassion illimitée (karuna), lajoie
empathique illimitée (m2udita) ecl'équanimicé illimitée (upekkha).

Citta : esprit; caeur

Deva (devati) : lictéralement, * étre qui brille ” Habitant des niveaux subtils de la sensualit¢, de la
forme et du sans-forme, qui vit dans des mondes d'existence soit terrestres, soit célestes.

Dbhamma : (1) évenement, action ; (2) phénomene en tant que tel 5 (3) qualité mentale ; (4)
doctrine, enscignement ; (5) #2bbana (bien qu'il y ait des passages qui décrivent #:bbana comme
I'abandon de tous les dbammas). En sanskrit : dbarma.

Dukkha : stress ; souffrance.

Gotama: le nom de clan du Bouddha.

Jhina : absorption mentale. Etat de forte concentration ot Iesprit est focalisé sur une sensation
ou une notion mentale unique.

Kamma : (1) action intentionnelle ; (2) résultat des actions intentionnelles. En sanskrit : karma.

Khandba : agrégat; les phénomenes physiques et mentaux tels qu'ils sont directement
expérimentés ; le matériau brut de votre conception du soi : 7i2pa, la forme physique ; vedana, les
sensations de plaisir, de douleur ou de ni plaisir ni douleur ; 5272724, les perceptions, les ¢tiquettes
mentales ; sazikhira, les fabrications, les constructions mentales ; et vi7i7iana, la conscience
sensoriclle, lacte de prendre note des données sensorielles et des idées a mesure qu'elles se produisent.
En sanskrit : skandha.

Mettai : bienveillance (voir brabhmavibaras).



Nibbina :littéralement, le “ déliement ™ de lesprit de la passion, de laversion et de l'illusion, ainsi
que du cycle de la mort et de la renaissance. Ce terme désignant aussi l'extinction d'un feu, il véhicule
des connotations de calme, de fraicheur et de paix. En sanskrit : nirvana.

Pali : 1alangue du plus ancien Canon des enseignements du Bouddha.

Samadhi : concentration ; centrage de l'esprit.

Sarsdra : transmigration ; le processus derrance au travers d ¢tats de devenir répéeés, et de la
naissance et la mort quiles accompagnent.

Sarvega : sentiment de consternation, et méme de terreur, a la réalisation de l'insignifiance et de
la futilie¢ de la vie telle qu'elle est ordinairement vécue, combiné a un fort sentiment d'urgence ala
nécessité de trouver I'échapparoire.

Sarigha : 1) au niveau conventionnel (sammati), ce terme désigne les communautés de moines
ct de nonnes bouddhistes. 2) Au niveau idéal (ariya), il désigne les disciples du Bouddha, ordonnés
ou laics, qui ontatteint au moins I'entrée dans le courant, le premier stade de 'éveil.

Sankbdra : fabrication (voir khandha).

Soutta : discours.

Upekkba : ¢quanimicé (voir brahmavibara).

Vinaya :la discipline monastique, dontles régles et la tradition comportent six volumes
imprimés. Le terme employ¢ par le Bouddha lui-méme pour la religion qu’il a enseignée érait : “ ce
Dhamma-Vinaya’.

Vipassana : vision pénétrante ; voir clairement les processus de fabrication dans I'esprit, dans le
butde développer la dépassion al'égard de ces processus.

Wat (thai) : monastére.

204



